# **《遺屬熱點質》** 卷筒像点型

――心的世界をどう論ずるか ――

、本稿は、『記号室間論』を準備する途上で、まとめられた) ものです。 御妣州を賜れば、光栄です。

1977年8月 20日 股稿 1997年8月25日 第 2 刷

# |予 なむ 〈遠隔対称性〉を論ずるか?

りたしが、〈恵開対称性〉という、まことに奇妙な名称をもった

服金上楼(たのは、もうかなり以前のことになる。これは、つづめ
ていえば、"人間の観色は、20本性上、敷火、より恵隔を対称(
対象)へと、20 を回性を移動させていく、"というほどの内容をも
った限色なのであるが、まもなく、りたしは、20 概念が理論上重

等だと考えるようになったので、自分でもさいを用いてみたり(いるである。
高爪【1971】)、また、何回がそれた言及(てみたり、(たのである。

〈遠隔対か性〉なる概念を造語・考案したのは、音本隆軒であるだ、わたしが存ぜこの概念に舊かれたのか、改めて考えてみると、 芝いは、この概念が、之も之も、心的世界が構造的に高度にしてい 〈独自論理のようなものを定式化することを、はじめから狙ったものである、という、之してまた、これに題するような概念が、さしあたり他に見当たらなかった、という理由に因るもののように、思めいる★、。

\*)もちるん、Freudの「昇華」の根色であるとか、Marxので映外」「物象に」「物でし、図内のようなものが、をいわけではなかったのであるか、どいらは、いずいも、かたしの必要とした、心的世界の動態的な論理として、用いるにしては、いるにつるあるのである。

吉本が、存ぜ、〈遠隔対称性〉という概念を提出してみなければならなか。たか、については、次野でややくめしく論じてみるつもりであるので、ここでたちいることは、すまい。ただ、〈遠隔対称性〉という概念を以自体が、ひとつの仮設を混示することを、その内容としていることには、注意しておくべきだろう。しかも、この仮説は、のちに示すように、心的復意に関する、きいめて抽製のしれる。いちであるとうであるだけに、〈遠隔対称性〉という概念は、用い太次第では、ほとんどあらやる心的事象を説明す

る役に立ちかねない、と思いいるほどである。(かし、このようにある 配金があまりにも「便利」であることは、理論としては下部合なことであり、いっまでも放置できない。このことは、かゆてからいかってはいたのであるが、わたしは、しばらく手をつけずにあいた。ところが、最近之の作業をすずめている。記号空間論"は、より一層緻密ない的領域に関する放設を、必要としている。そこで、23 23 20 門、〈東隣対称性〉概念を検討(直し、"東岸対称性 はない"を実現しよう、というのが、このい論をまとめようと思った動機のようなものになっている。

\*

なぜ、"記号空間論"は、心的領域に関する仮説を、必要とするのであるうか?

"記号空間論"構想のような、〈言語〉派社会学のプランにおいば、社会事象を構成する要素的な実質――行為――は、本質的に、表現なのであって、芝いよりも単純な構造をもっとは言えない、たとえば、芝い以外のなにものかに、単なる行動や反射に、要示して(まうことはできない。行為が表現である。と言うことは、行為する主体(人間)が、内面に一個の抽象的な領域――心的領域――を必ず之なえており、いかちる行為も、芝の心的経域の固有秩序とのある一定の対応にかいてしか、生起しはしなり、というまたをもっているのか、②どの双つの秩序な、表現において、どういう秩序をもっているのか、③との双つの秩序な、表現において、どのように読があっているのか、といった結論を解明することが、"記号空間論"の主要で基本的なテーマとなるのである。

このうち、のについて、すなりち、行為を記述(理解するにあたっては、そこに抽象的な称官を設定しなければならないこと、そいは、一連の統合構造としてとりだされるであろうこと、等について

は、あらため2のかる核会にゆかり、ここでは触いない。そのかりり、回について、方なめち、心砂領域がでのような秩序を有するのも、たつい2、考えてみたいと思う。なかんがく、心的世界を、単に2の静態的な構成にかいて理解するだけではなく、といが、行為との作用/反作用を繰りかえしながら、かのように自らを展開させていくのか、という、動態的な機制についても、考えをめぐらしたい。いかに狙製であるとはいえ、〈虚隔対称性〉概念は、心的世界を支配する動態的な仮設であるのだから。この連の仮設を手にすることは、"記号室間論"にとっても、表現の簡層構造を解明していくために、どうしても必要になるだろう。と予想さいる。

〈書語〉派社会学が、その名に「〈言語〉」を母している理由のひとつば、行為と心的世界との媒介頃に、〈言語〉(広義の言語)が位置することを、きいめて重複しているから、である。行為を表現として、社会をそのような表現の回路として、把握しようとする理論は、個体を、行為、知識(たいし、心的領域の構成さいた秩序)、言語、の3つの祖のある複合として、つかまたけいがならないに3う。"記号空間論"もまた、個体を川まのがたどのような複合としてつかなか、に関して、ひとつの仮数を提出してみよう、と考えている。ただ、残気なことには、こうした領域の問題を正面から論心をものは、きかめて心をい。そのため、その数心をい類別のひとつである、舌本理論を、ひとまず吟味してかくこともまた、する値下ちのあることだ、と思う的けである。)

お つような意味で、吉本隆明の場合は、Marx や Lévi-Straussと 並んで、ただし、さいらとはまた別の資格にかいて、〈言語〉派社 全営の祖型のひとつに数25以3、と考えてもいのではないか、と わたしは勝手に考えてみるいる。

吉本隆田「心的理象論」(各論)のXERONEGA 利用できます。『試行』29号~最近号までの分。1部1500円(知路は試行に送ります)。希望のか、無長聲美(03-971-4233)まで。

# | 吉本におけるく遠隔対称性/論

西本庭期の仕事の全狼につれて、その概括的な印象をえようとの
をむとすれば、されだけでも、ひとは、ひとかたほらぬ勢力を必要
とするだろう。 舌本の仕事は、まずなによりも、ひとつの体系であ
り、(画常の縄張りに即して言えば) 文学批評を中心としたがら、
されと必ずしも直接関連のないいくつもの領域――たとえば、言語
本質論、国家論、政治論、心的規象論、人養学、民俗学、等々といった、社会一人間科学のほぼ全領域――に得入している、ひとつの体系なのだから、である。(かも、この仕事は、目下継続中であって、2の骨格のさしいた(は、かかむね客をあらめしつつあるよう
に思いいるものの、最終的にどのような形をとるのか、にりかには
断じがたい。数多くの独創と蓄想のなかから、ありうべき独断と競
認を別出する節切を術をもたたければ、ひとは容易にこの仕事に近
行きえない、そのようなりける、告本の仕事に関するいきとざいた
本格的な批評は、なかいませ、て現りれていないのである\*10

\*) たじて、 在間後当中三国康雄をはじめとするようた人々た、このようたれて あを、自らの仕事として、 たしかまるといころのかもしいない。

りたしは、もとより、ここで吉本理論の全体についてありこれ議論(ようとするなどというつもりを、も頭を、ていない。本節の目的は、吉本の理論体系のなかで、従来あまりにも注目さいることの少なか、たく遠隔対称性ン概念を、蕗々のデキストのたかから掘りあこし、あとづけ、といが吉本体系の通奏低音のひとつになっていること、しかし、批判の余めのある概念であること、をのかてみることに、局限さりにこいる。

(かく、(逆数的ではあるが) ニのように主題を限定することによって、 いたくは、 たと 2 どのよう に組っぽいものであれ、 めたくの理解による 5 本体系の 見取り 四を提出 (2 ぶく必 等があることになる。というのも、 吉本理論のをかご 〈遠陽対称性〉 概急が中心的

重要性を占める、と言うことができるためには、 されが、 いかなる 吉本体系の中心であるのかを、言えるのでをければならないのだか ら。

\*

コルらの執軍所期に注目(2かよう。また、「言語業」は 安保後の1961年9月、 雑誌で試行」が創用さいると同時に 連載がはいまり、1965年6月に 14回と もって見給(たが、 といく相前後(で、 2冊にかけ出版さいている。 また、 同 1965年10月よいは、ひきっかいて「ルめ母泉踊」が『試行」は 造上に 発表さ いており、以後 切り目なく 最近号 (No.48-1997-7年) に至るまで、 万本連 動脈行中である。 ただ(、1969年8月までの、 統論にあたるとさいる 38分 は、 同心的母泉論序設 出として、1991年秋出行した。

以上の2第か、いずいも『熱行』数上に発表さいるのでは12、「共同名」 理論」は、かか趣きを異にする。 といは、1966年11月から1969年4月にかけ こ『文芸ョに短期連載さいた6 篇を中心に、といとほぼ同量の書き下3 に分をつけかりって、1968年末に、単行本として刊行さいている。

『対同紅理論』は、人間の関急の全域を、「自己幻想」「效紅理」「共同紅型」の3つの契機からとらえかえず、という、吉本幻理論を、展開してかせたものである。この幻想論は、「自己幻想と技同幻想の達立」という有名を下しかを含むかい、こいは、吉本の各領域での仕事に沢田する、すでに良かくを基本図式であるかの如くに、一般に受けとめらいているようたい、(かし、ないに10年以上にもりたって執筆が、般に変せい、たお、良成までにあとと程度を余している。という「心的現象論」にくらい、かいかの、目にする一般

同紅想論山は、ままりに上生地が軽すかるように思いいる。この、『世間幻想論山の仕事は、同時期にすでに執筆中であった。同心的現象論山にはいて、あくまでも智定的な立論(たいくろの副産物)にすずなかったのであるう。「心的現象論」の最終部分は、個件の心的復成と共同公理後述との連接を論することになるらいので、お父らく、ろの段階で、『世間公丁思論山口、杭充在いし修正さいることにあるのではないか、とめたしは、推測(これる。

吉本の仕事は、ある角度からみるたらだ、暦波の最表層から、どこまでもとこまでも、もっとも原理的な地点をめずして随行している。という、一貫した内裂性につきうごかせいてするんできている。といえる。『言語美山は、一国の文学史を、ある一言語における表出の自己展開史として、たどりなかそう。とする圧倒的を試みであった。という「心的現象論」は、すでに文学なり(言語の域さる、 たという「心的現象論」は、すでに文学なり(言語の域さる、 たし、その課題としている。文学音音本には、これ以上にさかのはるがき基本的な地点が存在する。とは志えらいない。といゆえ、定ら、きないまながなり、このは、といりえ、定られることになるだろう。『心的現象論山は、一方で『言語美山は、古本の文学につたがる仕事の充列全体に、方法的策式を与えるはかのものであり、『艾は紅想論山は、政治・社会・情

 P支回紅想論。
 P 高語美田

 1065
 1065

 Fig 1.
 1.

没論につら を3 一連の仕事に、 基本的 信視 自と 出 異点 を 与え るの で ある。

\* \*

まて、以上のような私の吉本理解が誇っていないとすれば、吉本の体系全体を基礎づける土台石が、『心的現象論』のたかのどこかに見つかるかもしれない、と期待してもよかるう。 ゆたしの考えでは、 されば、 ぎりぎりにつきっめて言えば、 吉本が、 人間存在の根幹としての人間的な身体を発見している。 という 一般に尽きているように思めいる。 細かな論証を当いて言ってしまうと、 たとえば、 「心的現象論」の次のようを置かは、その最も基本的な命題を与えている、とみを(うる\*)。

《 あうゆる技葉を排除したあとで、人間の現存性を支えている 根拠はくゆだしは一身体として一川まーここに一まる>という 心的を把握である。この把握は感性的であっても知覚的であっ ても、悟性的た識知であってもさしつかえない。このだあいく ゆたしつは、さまずまた度色の自己識知であり、それがく身体 >に関連がけらいている。…… > (『試行』41:219(H2-3 ~L23)、1974年9月)

ここで、くいたしは一身体として一川まーここに一ある>というようた心的な地が、人間的存在の、これ以上還えできなり基本的な在り様である、と言いうるのは、このような把握をい自体が、まさた人間的な存在とのものの形式をなしているのであって、この把握がありたたたくな、たところでは、すでた、人間的存在がといとして存在する可能性もまた閉ざせれてしま、こいる、ということによるのである。

が基本的た合題を、「心的現象論」の比較的最近の執筆に属するとかは、 (い部分からえらびだ(たのは、初期にむめえなからに、より一層の構造 さをもって、心的現象の核心が! →の時期とらえらいるようになった、と 思めれるからである。

上の一節は、Binswangerの現存在分析に関して、批判的な財解を加えている部分からとられたために、必ずしも、通常の吉本の吉い方になってはいない。なしる、一見すると、Heidegger またりの記述と見給う言い廻しも、ことさら探らいてある。しかし、

という言い方は、吉本の心的現象論からする、個体の心的世界の基本的な構成の、最も的健康定式化と与りえている、と言えると思うか。というのは、二の定式〈4〉のなかに、『心的現象論』の基本的な諸被色が、ほぼめこるとこるなく、結びつけられてかり、ここを出発論として、『心的現象論』を論理的に再構成することも、かとうく可能であるからだ。

\*) =の定式(4)のさししめす事態は、わたしのことばでいうところの、2重のリアリティか: いゆば: 搭査(2113 地版にな、2113。

ここで、「身体"という用語が、「観察可能な宮観的身体」という意味で使わいていない。ちちるんのことで、あるん、根原的な文章性を帯びている。古本は、定式 <1> にいう"身体" 鰕蹄を、彼の原生的ですという概念によって与えることができる。と言ってよいだってう。(ここで、原生的疎外とは、生命体が環界に対してもつ異和のようなものである。あるいは、野口三十三の設く「原初生命体」を、、芝いガ孚志展和の側かち、整序しなおしたようなもの、と思ってもよいかもしいない。)ところが、この身体は、自らにがして、定式 <1> に示すような心的領域を復得する、という予覧であるのだ。古本はいう、

2113 とぶんの身体(の器官)にかいて、〈動かている〉身体(の器官)の部分の働いている仕方、懸様は、身体動却に含まれずに自己疎外されるというところにあらかれる。この自己矛盾を回避するためには、〈健介〉的な項目を設定するほかにない。この〈健介〉的な次天において、生理としての身体は、身体〈存在〉の次天に起出される。これは〈身体〉をのものではなく〈身体がある〉あるいは〈身体である〉という身体にたいする自己了解である。 2(マニの自己了解の時間性は、身体謝知め自己矛盾である。 2(マニの自己了解の時間性は、身体謝知め自己矛盾である。としての観色的な自己疎外であるといえる。》(『試行内 46:195 (HU8-22)、1906年9日)

与体が自らの身体にかゝいるという矛盾(下退程が、ついには、 ひとっの保介的を抽象性として、自己疎外さいてしまう(からいこ と、このことがかろらく、心的領域をさい自体として論ずることに、 充分を根如と、提供するものである。だ。この、身体の自己矛盾と いう事態を、定式化していくならば、人はやがてく1>の命題に到 りつくはずである。

心的原領域は、身体が自らの身体にかかめる特要を仕方において、 その隔りの絶対性として、あるだろう。ニニで、身体から自己既外 さいた心的な存路の全長(ないし、心的な拡がり)は、一方で、生 理的な身体からの出離とそこへの還帰としての、「自己了解が什」 、もしくば、時間的な志向性人と、また、いま一方で、生理的な身 体と環界との関係としての「自己関係がけ」、もしくは、空間的な 志向性人と、いりば直交展開されるるのである。

がくして,

≪ …… < かたしば一身体として―いまーここに―ある>という。

このようにして、心的を意味は、時間性と空間性とも、自らの根本的な形式として、獲得することになる。このとき、ひとつの心的構造をとたった「純粋味外」としての「かたしょか、臭味したのだ。

\*) 定式 <1> に示さいるよう を早態の根源を、吉本は、「Nibliな自然一種 島事 泉」 という音心の言い 大に むって、 るんでいる。 かたしの みかたからいうと、 これは、 自然 的 カナデューと 社会 的 ナデューとの 中国 無に、 人間の 本質 規定を 設定 する、と いうことであって、 事果上、 ひとっの 能力 仮設 を 行っているに、 等いい。

「心的現象論」の全体は、かくして、人間の心的領域の最も基本的を構図として末さいた、定式く1>を、卑質的に内がけしていくようを、一連の事例や図式の発展によって、113 どらいたものである、と考えてもよかるう。 さいらは、発語/失語、 평、心険、身体酸、関係、了解、 であっかう語草 はのであるが、 ここを その論行をいていち 追称することを、 やり たいめける はいっただ、確認 (ておいてもよいのは、 吉本の体系においては、 「心的現象論」の是式く1>が、 言語事象をも、 また社会事象をも、 照射する 一貫した視角の基座を与える命題になっていること、 として、 定式く1>に的領域の自己展開の論理を併せるとすいば、 人間の心的過程を介するあら いる 事象を統一的に解明できる はがである。 と (暗黙のうちにも) 表えらいていること、である。

にはくわる定式化さいするような心的世界が、自己展開をと出ていく論理を、予備(てみせたものである、といるる。〈産際対象性〉 概念以外には、さしあたり、「心的現象論」と「支同幻想論」とを 連結する論理は、見当たちたい。

#### \* \* \*

「虚隔対称性」という、やっ耳ないない用語は、吉本自身によっても、ごくのがかり回数(か用いらいていない。(かく、実質上をいた等しい内容の記述は、吉本の論秀のなかに多くみかけらいるように思めいるので、めたしは、そいちのなかから関連のたどりやすいものを抜きだ(て、末尾にまとめておいた(33~59頁)。でこで、以下では、①〈遺隔対称性〉は、実際のところ、どのような概念であるのか? ②吉本は、どのような講論のたかで、それをもちだ(てくるのか? ③ さいに問題ありとすいば、どこにどうあらいいてくるか? というようなことを、順に考えていこう。

〈遠隔対称性〉という微語があらいいたのは、りたしの知る限りでは、1966(四部 44)年33が最初であるように思わいる(→ [1966 al 40 夏 20 5-28)。 ただ、もちるん、こいとはぼ同内容の記述は、こいより早 11 時期にも、すでにあらわい 2 いる(→ [1964 al 33 夏 20 25-28; 34 夏 20 11-14.)のではあるが。ちょうどこのこ3 は、吉本が、「共同幻想」という、きわめて重要を概念を提出(た時期にあた。こいる。 実際、〈遠隔対称性〉概念は、「共同幻想」、「自立」、「大衆の原像」……といった、一連の吉本の建概念と血をわかって成立したことは、疑いのないところであり、そいらとともにしかその出自をたずゆえたいであるう。(かく、ここでは、思想家と(2の 吉本の 歩みを全く度外視して、ただ、提出さいた一箇の仮説である〈遠隔対称性〉概念の、論理的を命運だけを、追尾してみたいのである。

吉本が〈虚腐対称性〉を問題とするのは、殆どつゆに〈性〉領域

-12 -

にかりてである。そのため、<康麻対称性>とは、ひとまず、人間の<性>的な関係領域をもっから規定する 広向性であるかのようにうけとめられがちになるとしても、やむをこなりだろう。しか(、古本自身の語るとこるを具にみていくならば、二の「透隔対称性」という用語でよばいる性質は、<性>に限らず、人間の心的核制に本簡的たた向のことであることが、判るだろう(1→ [1965 b] 38~39夏、殊に39夏29。 [1969 a] 殊に43夏以24~27。 [1970 f] 殊に51夏以1~2 に注目。 [1973 a] 53 夏以6~10。 まだほかにもあるだろうが、まずこい出で証如としてはぞかだろうと思う)。 つまり、奥際に「遠隔対称性」という欲語が用いらいていると否とにかゝゆらず、吉本は、あらゆる文脈をとうえて、人間(あるいは、少くとも、その関係に降し、に関する、もっとも基本的な仮設を、つねに提出している、とみなければならない。

〈康廃対称性〉概念は、心的過程に関する動態的な仮設を提供するものである。その仮設自体は、転向論でも、また「マ干ウ書試論」でも、批判の中心的な方法として用りられてきた。ただ、その仮設と、〈性〉領域にかりて論定する必要があ、た時期に、吉本は、「遺隔対称性」という併務を拵えて、この仮設に定着し、それと同時に、この仮設自体を自覚的に掌中にした、ということなのだ。

\*) 〈遠隔文理が性〉は、関係の、単に自然的で表面性にあざらいのだめら、覚醒した思想にとっては、つねに批判の対象となる。

ででき本は、〈性〉領域にかける心的過程を論じなければならなかったのか? 転向/非転向にしか終着しないような日本的な知の自然性を、自ら超えようとする古本が、自他を包摂する天皇制の段力を破砕することを、自らの思想的な課題にするたとき、Engelsの国家理解が、まずも、乙批判の対象となった。というのは、Engelsの行なったようを理論構成によっては、国家の起源を本質を解さえないことが、明らかであったから、である。その批判は、まず、Engelsの定族起源論に、向いてもくほかはなかった。

このようにして、〈慶隔対称性〉仮設とともにはじめられた吉本の仕事は、〈性〉領域にかいて、妥当は理論を提出しているのだろうか?

#### \*\* \*\*

〈遠隔対称性〉仮設は、『共同幻想論』の構想と、密接に結びついている。

『女同幻想論』は、向より国家論をのものであるが、一見したところ、従来の国家論と全く無縁の内容から於立っているのは、吉本の国家論が、既成のあちゆる国家論の無効を確認するところから出発しているからであることは、いうまでもない。いうないば、それは「心的国家論」をのである。

吉本は(11313な二とを言って113が)、『共同幻想論』およびその前後の時期に発表された一連の論志をながめてみる限りでは、 比較的まとまった立場を提出して113、と思かれる。とれを、めた したりに、単微化してとりだしてみよう。

Engels の国家静は、原唱問題設定と Morgan の古代社会論を全面的に援用しているのであるが、吉本の二以に対する批判は、別段、この見解が最近の人類学的を知見に自致しない、というようを仕方で行なかいているかけでは、ない。吉本の Engels に対する批判局を、ひと口で言えば、 Engels が、 (家庭・親族を含む)性領域を、全くの物質的な過程と(フ(のみ)とうえていて、そこに、幻想性の契模をみとめていない、という前に集紛すいる。 Engels の「唯物論的」な見解は、ために、社会の原効状態と(2、社会と同大の性的論なっきを、想定せざるをえてなる。そこから、原始日系制(母権制)、家矢長期、 等の錯形態の史的展開が、演繹さいて めくのであった。こいに対して、吉本は、どのような理論を対置しようとしていたのか?

吉本の理論も、 Engels の場合とをう結果的に変りちないように

みえる――吉本もまた、母系制が欠系制に歩行する、・・・・といった、 家族・親族に人類史的発展限階を想定するようを主張を、保持して いるらしいから。これは、おろらく、吉本が、自身の国家像を、家 族→親族→部族→・・・・の延長上に構成(よう、としているこ とに、由来するのかもしれない。として、このようた、家族形態の 史的変遷をいし展園のために貫かいている原理が、く性>経域にお けるく定路対称性>であった(この考え方は、【1965 b】に、素朴で はあるかもっとも顕着な形で、あらめいといる)。

吉本と Engels のちがいは、家族・親族現象が、どういう原理によって生的に展開するか、その理解の仕太にある。

Engcls の描くような訊備状態は、2川自身のなかに矛盾を受んでいるいけではあいから、いりば外的な雰囲― 遺伝的な優米にもとかく選択制体など――にまって、ほじめて食化をとけていくことになる。これになして、〈虚腐対称性〉というような心的なあ同性は、そい自身がすでにひとつの矛盾である。というのは、そいは、ついにより遺席の対称へと志同し乍ら、之こで一旦手にした対称はもほや、いかなる意味でも、虚腐にあることをやめてしまうのであるから(「1970f」の金融1かよび系に、顕著)。かくして、〈遺暦対称性〉を依護するや、家族形態が自己展開して国家形態の派生へと到る途が、一筋つけらいるように思りいる。

百本が、マルク全義の土台、上部福徳の第式をてんから無視(2、このおうな 幻想領域の自己能回を論(で2113かけではないのは、なるんのことだ。(か ・ るか、主手をうったのち、幻想領域の相対的な自律性を仮定(7、これを ・ 論いる、という 関到には、聞きえらいこいる(たとうじょのカール、マハクスのをみ よ)。

#### \*\* \* \*\*

かく(2, 吉本は、『失同幻想論山をまとめた段階で、つぎのような理論構成をえたものと、思いいる。すなりち、

- ① 自然生的な家族が、営まれている。(5 [1964])
- の、近親との性関係は、もっとも「自然」である。(→CR64d1)
- ② 近親との性関係は、きっとも自然を関係として、意識下のは、 3。( L [1964a])
- ③ 芝ニド、<遠隔対称性>状作用し、性的対称は、より凌隔へ、 自然生的な就たの外部へと、起めらいるいく。(ト [1966a]、 [1977])
- そのようなとき、兄弟一姉妹関係のみが、空間的な枕大にたえることのできる。(以上1968c】
- 親旋は、 足第一姉妹の結びっきの ひろがる軒囲で、組織せいる。 (1→ [1967a]、[1968c])
- り 初期農研政府に相当する田系創社会では、宗権を母系の女性が、政権をその兄事が、執る、という体制(ヒメーヒコ制)ができる。(トート1970 3])
- ⑥初期天皇制は、久奈制支配の起源に、あられれてくる。(→ [1969c→ 1994:247 l-6])
- ⑥初期天皇制にかいては、前限階の共同幻想の構成が、保蔵されてある。(L→[1969と→1974:245])

と、ほばこのようであるうか。インセスト・タブーについては、これより遅い時期に、次のような指摘がくりかえされている。

- 団 氏報告の〈禁止〉は、 家族が関いた単位となってくることの 反作用として、生ででくる。(□ [19734], [1973b], [19-75b])
- =の命題は、③と®の中間に入るはかであるかもしれない。

この吉本の仮設は、すぐいた構成を示すもののように、かたしたは思かいるが、といる意味である。まか、母系別から欠不別への展開を軸にして、論理を組みたててい

3点は、記物がおいとして、大才の攻撃をうける可能性が大であるう。ただし、吉本も、二の点はみとめていて、ひと着きえのような一般的な母系を行設にはくみしない 旨とのべている(→【1970d→ 1972b:77244-77】)。南島なり、特定地域に限っては、母系划から交系別人の転化を走えてもよいだるう、というのだ。しかし、吉本理論が、親族形態の史的展開を仮定する議論である。という基本的を構図を崩さない限り、二の連の批判を免いることはできたいだるう、と思りいる。

直接的な影物がない、という非難は、臭りのない海極的な批判にすずないであるう。現存の人類等やを古営の木準では、皮史時代の対象について、ほとんど何一のたしかなことは、わかっていないのであるかち。そこで、そのような批判は、しかるかき人とにお任せするとしよう。めたしかとりあげたい批判には、論理的な問題――
吉本の理論構成の中での、近親銘禁忌の位置がサについて、である。

#### \*\* \*\* \*\*

近親恭禁忌については、Levi-Strauss がその意義を選詢しているが、吉本は、Lévi-Strauss をどうみているか?

吉本は、1970年の夏をさかのは3時期に、Lévi-Strauss の理論に充分「接触」(ていたことは、確かである(ト [1970c]、[1970c])。(かし、20紀かまを通して、であった。彼自身の吉によいば、

しかし、めたしのみるところ、どうも吉本のLevi-Strauss理解は、 ゆくともこの時期には、残っていた(といめないまごも、それほど 行き届いた親切なものごあった、とは思めれたいのごある)\*)・ \*)かりた、このとき、吉本の Levi-Strauss 理解が隔頭 などのおったとしても、 その どの部分までが 吉本の 気に帰せらい、とのおみまでが、他介言たちに・

帰せらるかきかは、けたしたはよくいからない、というのは、 舌本が主として 多照に使したという、大林太良の論なを、未見であるので。

Lévi-Strauss は、親族かよび近親なりづーについて、何と言っているだろうか?

Lévi-Straws は、113113 ほことを言う人たので、設略するのは簡単である。(かく、その発言のドランスから考えて、結局、日親族の基本構造のの中では、"親族体系の構造は、丘動性の原理を実現するようなものである"という程度の、慎重な発言しか(これない。(めたしの理解からは、そうとしか言えない。)また、早親たの基本構造のの冒頭で、Lévi-Straussが、近親無禁忌について相当の紙塊を費(て113のは、この禁忌が、たとえば機能的た、使の事象から説明されたりする派生物ではなくこ、それ自自を根拠として存する内発性——一種の、人間的方、交流能力——であるということを、設倡的た主張するためであるのだ。かの

わ Lévi-Straussの観察理論が、つまるところ、といおな構成を限っているのか、たかってはいるくなるので、稿が「HP73」でもみらいたし。

三川に対(2, 吉本の受けたむ象は、大分ちがっ2川る。吉本の 吉川方では、Lévi-Strauss は、仕性を、稀りた財質と全くみなう とこ3から、理論を構成して川るのであって、要あるに、親族の理 論を、折有な川(利害の水準で展開して川るにすぎな川、と川らよ うなことにたってしまう(今[1900d]49頁以4-ワ、以20-25。 [1900e]49頁130~50頁11)。このような理解は、吉本が、曲が 川な川にも Lévi-Strauss の原音を目にしたなずの時期(1~[書 簡b])にかりても、変化(2川な川(4]1903b]55頁以22-24。 56頁以3-ワ、[1975b]57頁以19-23.)。さらに、吉本の理解で は、Lévi-Strauss は、禁忌(もしくな性タブー)を、利害な川く 共同規策にもとがく「干渉」と(2説明(2川るにすぎな川、とみ なさいる\*)。 お Elかに、Lévi-Strauss は、超野の関節をあた、下流」という研究を用いて、現に規範とに上面いている近望的の禁止が、個体の恣意を二えた、社会が事実であることを、(西欧人本HR)のかっている。(おし、このことや、葉島の普遍性と党の有方論理とを、Lévi-Strauss は混同(こいない はずであって、そのことは、『親族の基本構造』の記述をいっていまなと、判るはずであってあるが。

#### \* \*\* \* \*

では、 舌本は、 近親和 桑 豆 に 関して、 どのよう を理解を対置しようというのか?

禁忌は、いかなる意味でも自然な過程にあるとは表えられないから、告本は、それが、ひとつの心的な事象としてあらめいるのは、ある種の心的な規範として、であるしかない、と考えた。ところで、 「私力」に相当する水準に考えたのは、 〈慶陽対称性〉だけであった。 しかるに、 禁忌は、 直接にはとこからかちびかいない。 性的な対称は鬼族ない ( 血縁からの 遠隔に起めらいるようになる, とは若えたけいでも、 近親 ( の要性 ) は、 といでもなか、別に業尽の対称になることもなく、 個体の周囲に、 性的な対称として、 放置されたまるこっていることになる。 さいでは、 「インヤスト・タブー」が普遍的に存在する、という人類学的な事実を、 説明できなくなってしまう。

 …… (中略) …… 題念の〈皮際対象性〉への志向き、 $11 \pm 0$  べた前提と一緒に、採用することにすれば、…… (中略) …… 〈正親的なもの〉、〈正〈にあるもの〉は、繭と(7性的対象と(7年命を保ちつづけるのだが、ただ潜在化さいて(まかにすぎまれ、ということになる……。》 ([1973 $a \rightarrow 1905d$ :10 U1 ~5. U15-18.])

たあ、ついでに付き(2本くたらは、naturalistic な数求理論の前提に かと、性的カプーのおうな事象を、論理的に指うことができたいは がではる― "飲むと否定する秩夫"をみとめると、「秘記」という概念、 を提出することの利点と自知性か、大幅によったかいてしまうであるうか ち。

2こで、吉本は、撃忌(ない(禁止)を、いめば後向きた、設明(ようとすることにある。要するに、氏族的な艾同性のおかで、鬼族の艾同性が非常に強まってしま、た(そのため、かそらく、家族質問の性的な親和性でまた、たかま、2(ま、た)とす、関急の自然的な過程としての〈遠隔対称性〉は、家族の「壁」のところであしたどのらいてしまい、自力でもい以上展開することができたくなる、29ため、家族内での遺
数と(2、近親新を「禁止」する以外になくた。たのだ、と。(り【1973 a】54 頁 1112-17。1121-29。【1993 b】56 頁 113-25。【1995 b】57 頁 125~58 頁 16.)

吉本は、川かにも自信たっぷりにのか2川るか、二の設明は、りたしを納得させなり。まず、氏族的石支同体のながで、どうして、家族が存かにひかってとじて川く、というような変化が生いてくる、と考えるのか? (二の変化自体が、〈遺露対称性〉の作用であるとは、 考えらいをうにない。) とれた、禁止の変性を設明するため

に、形態的な共同年の存在と前提とするのは、順席が逆転(た弦論 であると川えよう。 吉本の 川まの設明は、 むしろ、 疑問を引やして しまう。

吉本の親族理論は、近親語の禁忌の理解をめぐ,こ、ひとつのエア・ポケットにかちこんごいるようだ、と言ってよかるう。吉本理論は、① 親族を,ろの展開祖にかいて捉えようとする。そのため,② 2の動態団として,〈遠隔対称性〉仮設を,採用(なけいじならない。 すると,③榮忌(ない(禁止)の成立を,妥当に設明することが、むずかくくなって(まう\*)、なぜなら,〈遠隔対称性〉概念は、性的な親和性の拡大を示すことはできても、親族のもうひとつの,消極的た契機―― 禁止――がいかに措定さいるかを、みちびかたいから。とうであるとすいば、まず、 吉本ののの前違について、よくよく反省(てみる必要が、あるだろう。

お Lévi-Straussの発息の理論は、影響を思知の産物ではなく、臭証的な個別科等と(20社会人類学のなかで、具体的な循系の事象を召当に設めておるに構成されたものをのでする。 吉本の禁忌論をみとめると(ても、禁忌が、具体的な 結合の 禁止と(であるかいる仕方を、設めなるだけの力なない、と言われておらない。

正親祝菜忌を、めた(自身は、つきのように理解すいははかろうと、最近表えている。まず、(吉本のように) 禁忌の心的規則が、家族から生いると考える理由はないだろう。また、禁忌や禁止が普遍的であるとしても、「禁忌の能力」のようなものを、わざりが実体でするまでのことは、ない。 禁忌が、成立するようにあるのは、おとらく、ひとが、性愛の「選択」をひとつの〈性〉表現とするようにあることと、対応している、と考えるがきたざる。 そのとも、ある個体を性愛の対称とすることも、また、対称とえらはないことも、対等に、〈性〉表現として、個体の〈性〉的関係世界を構成する。このことにもといいて、性関係のある、管理を、、恣意的に〈姉妹〉の範疇へとくりこんでいく、というような、疑則も、可能でよるのだ。。逆にいえば、「現実の」 近親といえども、心的には、このようる「擬則」をはないては、ありえる

い。このおうは、対人的を世界の深まりの度合と、歌時代能力との結びつきだけから、そうに、禁忌の心的、後別といるの具住的を結果現形能とも、解きまかずことかできをうたい、といたしは思っている。

#### \*\* \*\* \*\* \*\*

吉本は、親族を、対幻想→ 家族 → 親族 → 部族 → 国家、のような、展開相のたかで、理解(ようとしている、 として、このようを展開相が、実際の人類型の過程と、 どこかでつたがるものであり、 (かも、 心的世界の展開と相即(2113、と信じて113。

このような考ええば、「横传主義」的な思考法と、ちょうど対照をあず。たとえば Lévi-Strauss は、親族を展開相におりてとらえるという視角を、(ほとんど)もってりなり。逆に、Lévi-Straussから言いせいば、 古本理論は、 正定すべき「歴史主義」のなかに分類さいる(かないであるう。 ゆたしば、だからとり、こ、 吉本のような試みが無意味であるとが無価値だとかりりはいめる仕入に、 与しなりが。「禁忌や親族をまだうみだしていない家族」の存在は、実際に知らりうるはずもないから、そのようなものを考えるかどうかは、 吉本の言うような「理路」の問題であるだろう。では、 吉本のように考えることにより、何がみえてくるのかこないのか?

問題は、吉本が「理路」として導入したかもしいない展開の論理が、吉本の親族理解の侵うさをまねりてしまってりるように思えることである―― それは、田奈生行設に対する支感であったり(トート1968と:147])、婚姻形態の史的居開に関する仮設であったり(トート1970よ→1972b:75])、交叉イトコ婚を、解散によって、ないて心理主義的に、解釈してみたり(トー1970よ→1972b:77-82]、・・・・・ということである。こいらはいずいも、(ゆたしのみるところ)あきらかに残っているか、または不要で無駄な仮設である。)

\*)「誤っている」とは、人類学的に言いると思うかごいまここでで一批判してあるまで、の必要性をみとめたい。 家族・親族領域に関しても

たい必要とする既りの仮設は、あらかたすごに提出(Zありたのご) × ちらを 参照(Zほし)( > 橋瓜[19774])。

また、吉本の理論構成の中心的存納的は、兄弟一姉妹関係に特に 着目した点にあ、た(16夏田、田)。(かく、"兄弟」姉妹が空間 的な拡大にたえる3唯一の〈性〉関係である"というテーゼも、近 観病禁忌を適切に位置がけえない場合には、自己矛盾(た仮数にな る。なでなら――兄弟一姉妹関係が「空間的な拡大」にたえる3の は、芝川が、すごに関島的な性関係であるから、すなりち、近親曲 の禁忌(ないく、性ケブー)を前提としているかち、である。とこ 3が、この近親病禁止は、〈氏後〉支同体の中で、「家族」が閉じ ることによ、て、はいめて生じてくる、という。とろいば、このく 氏族〉支同体は、兄弟一姉妹関係の空間的拡大に生立ち、いったい かこから生じてきたのか?――

このようち循環論が生じてしまうという困難の原因は、徹形的な因果がH linear cousality たもとかいて親族の展開相を示してみせようとする試み自体の中に、含まいていると考えるいる。こうしていたしば、テーゼの、例の有効性を疑うのであるが、このことは、古本の『艾同幻想論』の構成全体を疑うことを、いみする。たとえば、南島のヒメーとコ別の如きは、テーゼのとは全く無関係に、全く別様に解釈した方がよいだろう。

たか、松田俊吉も、 吉本の分々7想論たついて、大いに疑問をよせているか、 大自りたしたも納得できる批判であるように思う(→ 松岡[19-17])。

#### \*\* \*\* \*\* \*\*

能論として、めたしの親族理解と吉本の親族理解ととっきありせて、言うべきことを言かう。めたしは、吉本の考察からきかめて多くのものを受けとりながら、家族・親族に関してものを考えてきたのであるが、現在の時点では、吉本の親族理解に芝りをきの質意を

示すかけにはいかない。まず、親族に関(て現在えられている知見からは、どのような(一般的な)展開の論理も、託物をうることはできないだりるう。を出ゆえ、展開を走えるなら、されば、ひとつの「理路」としてであるしかないことは、たしかだ。之して、理路にかいて考えても、吉本のように、〈意隔対称性〉にもとかいて、泉族(ほれ(対幻想の支同性)から親族人の展開を考える仕かに、格別の利点があるめけではない、という結論になる。ひしる、わたしの理路からきえば、親族人の展開を考えるほう、無視範の群窓から、分翫さいた身体性にもとが〈家族・親族空間人、の移行を、主題とすべきなのだ(詳細は、別話をみらいたし。」 神祇【19078】)。

〈性〉網政にかりて、〈遺降対称性〉仮設が妥当でなり、と考えらいるとすれば、〈遠隔対称性〉仮説が、心的領域の基本的な動態仮設である高格があるかどうかを、今度は歴れなければあらなりだる。

#### 下記雅誌の Back Number、 希望の方は御刺用下され。

『地下漢記』 (REF漢別編集委員会) [2-11]+

中日刊 地域斗争山 (山村) [40-80]+

日 日報 公告を述すな日(反送新出通報センター) [1-55]+

『国家論画策』(論創社) [1-14]+

『無政府主義研究』(為曜社)[1-7]+

『日々イ青年友格運動ニュース 山 (日外青年が湿動)

[2-24]+

『試行日(試行社)[32-47]+

F止揚凸(止場出标) [1-27, [15-26]+

資爪大三郎-

〈麦属対称性〉が、吉本の思考の体質から形むようにして圧みだけれた概念であることは、たしかであるとしても、そいば、吉本の(現在の)体系のなかに厳密に位置がいているのけでは、ない。それであるから、前節では、〈麦格対称性〉仮説を、且下構成ないつつある吉本の心的理論と一応切りはなした上で、批判的に検討してみたのである。そこで、せいでにここでは、その教訓として明らかになったことを中心に、吉本の〈遠路対称性〉仮説との関連で、心的領域をどのように考えるべきなのか、ましあたり考えっく限りのいたしの見解を、少々のべておくことにしよう。

\*

〈麦蹄内飛性〉概急は、関係ある依設であったが、それを"記号空間論"が採用するりHFB、ハガをハ。"記号空間論"は、また別の仕るで、心的領域を貼明(たいと思う。

< 虚腐対称性>概念を検討した結果えらいた教訓から言えるうなことを、 箇条書きにしる( こみよう。

- I 個体の心的展開と、共同観点の史的展開とと、混同してはならない。
- \*Ⅲ 個体の心的展開は、心的能力を源泉とし、心的世界を派生とするような、心的がイナミズムとして、つかむことができる。
- 共同観念の展開過程は、ないかあるひとつの志向性なり傾向性なりが、実現(こいく過程としては、とらえられない。(というのは、そこには、集合性、言語的定在、というふたつの契機が、展開の媒介項として動いているから、である。)

11まのところ、言えるのは、こうしたきのめるあたりまえのことである。 断条の 文明がいについて、順下のべる。

まず、エについて。

〈遠路対称性〉概点の問題点は、粗製版設であるとか、〈性〉領 母にず川2寄当な帰結をみちびかなりとかりうことも、さることな がら、心的展開過程の2つの局面を区別(こりなり点であるう。こ り2局面とは、ひとつは、ある固体の心的な報達なりし成長であり。 もうひとつは、超個体の関急の構成が歴史的に高度化して川くこと である。このおたっか、ひとまが別箇の事柄であることは、川うま でもない。ところが、〈遠路対称性〉に限っては、ある場合には、 個体史を規定する概念と(こあらりひた( → [1973 a] 好良处 10-19・)かと思うと、またある場合には、社会の史的展開の木準で もちださいる( → [1966 a] 40 夏以16-28.)のだ。

もうゆく複雑に該かならば、個体の心的な展開はく遠隔対称性>を含む のに服するが、もう一方の史的展開は、〈遠隔対称性〉の度合か高度化 (ていくことである、という風に、区別さい(こいるのではないか)、と解釈する余 地も、たいことはない。(かし、そうした区別は、見りけらいないし、だいいち、〈遠隔対称性〉の度合が高度ですること自体、〈遠隔対称性〉の 臭現でしかない、と考えらいよう。

個体の心的展開,共同観念の史的展開 — この引たっは,たまたま並行的に論理がけらいる場合があるにしても,基本的に,別種の 事象であり,別種の仮設によ、て,解明さいなければならない。"記号空間論"も,この をいを以に関して、別々に仮説を用意しようとしている。

#### \* \* \*

エとして、個体の心的機制について、どう考えるのか? 序でものがたように(3~4頁)、"記号室間論"では、行為か 表現としてあることを、強調する。個体は、心的領域ををなるた表現者である。当然、表現としての行為は、表現過程に照応する心的過程に、うらづけられているはずである。この心的過程は、単仁不定形ではなく、秩序あるものだ。こいを、心的世界とよぼう。日常的いいが知っているような心的領域のあり方は、あび上特殊な仕方で構成されてある。10的世界にほかならない。じかし、心的世界が、とるような構造ともち、どのような組成をみせているか、を解明していくには、単なる内省ではなく、方法にみちでかいた理論的作業によらなければならない。

心的世界のあり方と、〈庭廃対称性〉を介して理解しようとする 場合には、その仕方は、つぎのようほものとなるだるう――現にあ る心的世界は、心的領域のある原初的をありかたか、〈庭廃対称性 〉によって、充分に並び拡がったものである。と。このようを思考 法は、自身の成長をふりかえるとき、実感的に受けいいわずいもの であるため、自然をものとして感じられる。(かし、では、心的領 域の原初的なありなと、どのようにつかむめか? それを、末開心 性のようなものに、むめることはできない、その存在は不確かであ る。といと、幼児心性のようなものに求めるとして、そいもどう想 定するのか?

吉正の「心的現象論」は、論理的に、心的領域の原初性に溢れてし、さきのな式く1つから、原生的で外の視念にまごたといってすじみちを示(ている、とかることもできる。

一方、記号能力とは、どういうものか? "記号空間論"にいう記号能力を、ひと口で言えば、それは、身体性に関する一連の分節/統合能力であって、これは、行為の分節/統合的な秩序の広かに、実現される。記号能力は、一方で、言語行為にかける分節/統合能力としての「言語能力」、一方で、〈性〉領域にかける分既/統合能力を含み(あるいは、根如づけ)ながち、さらに、行為一般を根

如がけるに足る具体的内容を、そほえるはずであるか。

\*) 記号能力は、人類中のどの政府区、獲得土地下のか?—— Leroi-Gourin は、 5~3万年以前の、「象徴革命」が、そのような能力の定時時点である。と対後 している。 それ以後、基本的に、人間の「能力」に何かの強化があった。計算 はあい、というのだ。「理路」の問題をあてこ人類中の限門によりのHZ解 取不以は、記号能力を前提とする仕分け、影影革命以後を、心的世界の 史的展開を考える仕入け、象徴革命に生行する数百万年の人類史を、急 直においている、という30もしいたい。

"記号空間論"が考える記号能力一心的世界一行為の関係を、整理(てみよう。

心的世界と行為(の表層)とは、相互に反照(あいながら、相対的に独立(たふたつの木準をほしている(ほぜ、このふたつの木準をほしている(ほぜ、このふたつの木準を想定するか、相対的に独立しているといえるか、中間については、一切省略する)。両音は、とすに、身体に根拠が、相類的な身体性の上によけるされる。としている。

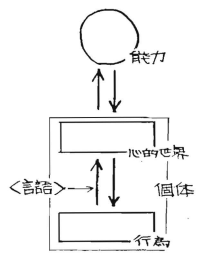


Fig 2

\*) コルガン116かる、「1134」の実体であると、考えてかこう。

このような心的世界のあり方は、直接には記述できないが、たと えば、心的世界の秩序に主導される行為の分節/統合の復得―――――――――であるとか、との強の事象―――了解――であるとかいった、い 3113の表現領域を、具体的に分析してみるところから、間接的に しりつるだろう。記号能力は、このような表現者としての個体の心 的を世界と行為のあり方を理解するために义容な、能力のりてトで ある。

個体論の木準で"記号空間論"か考えなけいであらなり心的がイナミズムには2種類ある。そのひとつは、表現行為に伴う心的逻程であって、もうひとつは、記号能力から個体の心的世界への展開である。前直は、心的世界の存在を前提すいば、単純な過程として、考察でまるだろう。しかし、後者は、構造の高度化を含意するので、前吉時で容易には論いらいない。

発達過程を 芝川 目体としてとりあげ、論じようとする場合には、 〈遠隔対称性〉のよう 店、心的世界の 自己展開原理を、仮設として 採用することが、 有効であるのか モしいない。 記号能力の概念をた てる場合には、 発達 は、 能力と心的世界との、 論理的な関係に、 う っしか こちいる。 さこでは、 〈遠隔〉は、 分節のの ちに「構成+ ま いるようなもの、 としてっかまいることに あるう ( ) 橋町 ロタッット: 7-8 1)・

もうひとつ問題となりそうな例として、「知的な上昇温程」の機合はどうだろう?

吉本もしばにばらっていたように、書物で代表されるようた世界は、個体の心的世界に特異な仕入で作用する。個体の日常的な生活世界は、あるところまでいけば、芝の以上拡大しようのないはかのそのであるのに対し、書物として知りうるような世界は、時間的にもまた空間的にも、芝りよりは3かに遺稿にまで、拡ザっていくのピから。とずいば、知的な上昇過程のもつ自然性を、<遠稿対称性>と規定して思いめけが、あるだろうか?

・ 〈遠隔対称性〉概念をもちだすとすいば、このよう 店場合が 最も ふさいしいのは確かかもしいないけいとも、 かたしは、 こいを別を るらに考えてみよう。 たしかに、人は、 書物を介して、 いかにも慶 隔の対称と交渉し、自己の心的世界を拡大したようにみえる。 しかし、このよう 存交渉の形態は、 もはや身体性をHを干がかりにした 相互を渉ではなく、 第3 の項―― いをしのいう、 言語的定在―― を 介するところに、 その 「拡大」の 根如をもっている。 この よう を 場

-29 -

台、まか、遠隔63対称の創で「表現」がおさい、それが「言語的 定在」として定立されたために、別の〈いまーニー〉にまで、作用 するのである。このような〈遠隔〉性は、言語的定在という媒介寝 の特性として扱う大が、よいであるう。つまり、この問題は、あと でのがるⅢの議論と、帰蓋(うる。

で表現が依性>依拠のかりに記号能力を仮設することからの場合ものな
とつとして、男/女の心的性別と関いる問題があると思うので、ちょっと
のハンフかく。

〈鹿岡対称性〉仮設を採用する場合には、芝いと、Freud の心的性別に関する定義("母を同性とするものを、女という")とのおたっかち、次の定理がみちびかいるはずであるう――「男の大か、遠隔対我への志向性が、よりはあげた(い。」(トートとえば、『1968は『42頁以4-7、『1969は『45頁以22-25)。というのは、男性は、母――展刊の、最も身近かなく自然性〉――を、異性として年段するために、女性の場合と異なり、く性〉行政の方がで自ちの遠隔方対我へのお向をみたすことがですり、く性〉行政の方ができる。

コルト対(ス、分節/統合能力一記号能力を依認する。記号空間論。の土場では、く性ンは、心的世界の時間・空間を種成(スパく主尊的を原理ではたくなる。(たかって、能力に とくに 性差別でも 理定 (たいない) 男女の心的世界の(みかけ上の) 差異は、表層の相違になず ない、という 帰続に到る、と予想さいる。

#### \*\* \*\*

皿として一一題点の史的展開について、"記号空間論"は、どのように考えるのか?

"記号室間論"は、理路の問題としても、〈遠隔対称性〉もしくはそれに相当するような動態性を、支間関金の水準に仮設することを、しないわ。共同観念の中的展開を考えるには、少なくとも、ふ

たっの媒介的契係を、加味しなければならない。そのひとつは、個体が集合的に在ることにもとがく、集合性(ないく 支間性)であって、ここから規範の問題が生じてくる。 もうひとつ は、身体性でない物在性が関与することにもとがくものであって、ここから、言語的定在を媒介項とする。 固白の歴史の問題が生ずる。

か このまうを相違は、吉本と "記号室間論"とが、根本的に異った 構成を採っていることに、因る。 吉本は、社会の史的展開を、展開相にありて、論理的にとりできるとする傾向が、きゅめて強い。 さいに対し、"記号空間論"では、社会体系相互は、たがいにむしる。変形相にあるものとして、つかまれる。

集合した個体が、互いたいかなる心的世界を構成するか、を論じるのが、むがかしいのは、個性の心的展別を考えたときにはあたかも斬らの如くにしてあった現籤を、ここでは、形成さいるものとして、考察しなければならないから、である。これを、「規範問題」とよびとすれば、これこそ、社会理論の(唯一の)中心課題である。より表層にある、社会現籤の如きは、たとでは後能論的に解釈することを、可能であるかもしいない。といに対して、言語規範のような、より基本的お規範の成立とい自体は、論理的な取り扱いがきりめて困難であり、論じたくい。として、規範を論ずるさまざまの科学によっても、解かいないまゝ放置さいてきたに等しい。

もうひとつ、言語的定在の契核とは、人と人の心的世界が、事物を介することによ、2、相互にどのような変成をとげるか、を考えることである。言語的定在によっれる語問題については、遠からず 考えてみなければおらないので、そちらに譲りたい。

"記号室間論"の構想からいるだ。 英同観念の 史的展開は、個体の心的世界論に、以上の たっの契機を適切に とり こんだ上で、 差察 すがき事柄である、と言える。 中間の作業が末着手であるから、 現任言いうることは、以上きでである。

艾同観息の史的展開を解明する作業の全体は、四外・物象化系列をにつらなる根色の全体を、記号論的に再生させようとする試みに、

等しい。このテーマは、されこを、はるか〈麦隔〉にあるが、そいを志向する作業を小刻みたつみ車ねることしかあるまれ、と思っている。(3)

#### 《 行 强、》

次の問いに、こたえよ。

- (1) 網膜上では、その像が倒立して口るはずの外界が、正立して知覚されるのは、存ぜか?
- (2) 鏡は、左右をさかさまに映しだすのに、たむ、上下を転倒させないのか?
- (3) 東・西・南・北のうち、どれが最も大切な方位か?
- 4) 中空にあるときに軽心、夕陽が大きく見えるみは、なぜ か?
- (5) 自身a 色神に異常がない、と言えるか?

これらの問いた、 かた(はかた(をりのこたえを田意(こあるが、別にをいが正解と限ったかけでもない。 身体性にこだめることで、 あこ(でも多く、問いの根本にたちかえったものを、「正解」とよがばよかるう、 と思う。

### Also available from the same author \_\_\_\_

1975 「粗族·家族·社会>ステム」

1976 「20世紀理論言語学の展開」

1976 「非1 価市場にかける交換」

1977 「性別論(予描)」

1977「「家族の生成理論」は可能かよ ほか

# 出典

#### [1964]

ところで、人間も自然の一部だとするマルクスの11的ゆる人間主義一自然主義は、もし人間が、何ちかの現実社会の発展からうながらかれて、原生的な〈性〉の乱脈な自然な関係を、心的な過程の対象化として創造しうるまでになるや各や、すくなくとも〈性〉の関係については、「一」(イユール)の記号を破られ、それをひてつの「構造」とみなさざるをえなくなるものである。(p.66 ll 4-7)

りたしのかんがえでは、〈性〉についての心的な関係と自然的な関係とのある程度の定全な分離と矛盾と葛藤とは、単一婚の成立後にはじめて、長い過程をへて可能となったのである。それにいたるさまざまな過程において、これらの分離はしだいに形をとりばじめた。なぜ〈近親婚〉または〈近親相哉〉が、禁働(タブー)となりじえたか?

はじめた、集団塩以前の段階で、親と子の〈性〉的な関係と、兄弟が味のあいだの〈性〉的な関係は、もちろん、まったくありふれたことであった。これについてのエンゲルスやフロイトの考察は、すべて是認されて、けるべきものである。(かくながら、このよう をら近親のあいだの〈性〉的な関係は、それが社会的な協働の場でも、休息と睡眠の場でも、もっともはじめた〈意識〉だとって、自然的関係に転化する契核をものものであった。それゆ之に、もっともはじめに、じっさいの〈性〉行為のなかから一対ずつの男女にとって、地出されて禁制(タブー)に転化されたのである。この禁制(タブ を一)こをは、意識が、意識にとって〈自然〉になってしまったものを、関急のなかに対象化することによって〈自然〉になってしまったものを、関急のなかに対象化することによって〈自然〉になってしまったものを、関急のなかに対象化することによって〈自然〉になって、三の近親のあいだの〈性〉行為の禁制(タブー)が、他のどのような関係の対象にともちがっている点は、それが男性と女性との一対の関係のあいだ

からしか生成しえたいという点にあった。

いった人禁制として観念を支配しばらめるやるや、逆にをいは自然としての〈性〉行為をますます強固な男女の一対のあいだの単一個たらしめる反作用を及ばさずにはいなかった。 このことは、心的な過程としてみるかぎり、 それ自体が必然であり、 けっしてエンザ じルスのように社会の生産関係の複雑にや拡大に帰することができないものである。ここにエンザルスの〈性〉・〈家族〉に関する考察が、「構造」をもちえなか、た理由がある。

この禁制は、心的を対象化として、たしかに社会の高度化とともにエンゲルスのリラなうに、親子や早期時はの関係から、血縁関係しのすべてに拡大されてゆく。もしもく性ン行為や関係が、単性的であったとしたら、近親であればあるほど親密であるはずなのにもかかわらず、それが男性と女性との一対関係を不可欠とするために、一禁制はしだいに近親からはじまって遠隔へ向って拡大したのである。この意味では、人間にあけるく性>の関係は、あくずでも一対の男でする孤立したすがたのなかに単位をもっている。つきりく家族>のたかに。

エンザルスは、ダーイ=ズムの時代的な影響をうけて、〈近親婚〉あるいは〈近親垣路〉が、光馬な遺伝をうみだく自然海太の作用をうけるとかんがえている。純医学的な考察を度外視すいば、自然を淘汰は、原因ではなく、じつは結果であるにすずない。

かおくの人々は、現在でも、近親間の <性>的を関係が累積する と自癌や精神薄弱見が産みあとされるということを、極医学的た無 条件に信じている。 (かし、これはひとつの結果論であるにすぎな い。

近親間の〈性〉関係が、自痴や精薄児を産みだすとすれば、その本質的な原因は、このような近親間が、まず最初に、意識にとって〈自然〉に転化されるため、このような思むのありだめ〈性〉的な関係が、その男女にとって精神過程を進展させる契係を少ししかもたでかったことが問題をのだ。これらの親たちの精神的退化が累積

されて、遠い年月のあいだに自動や精薄見に結晶(たものであるにすずない。性的を禁剤(タブー)の 意識は、ついた 〈性〉の意識を、自然からも、とも遠ざけるように作用した。も、とも通常のことであり、も、ともありふいたことであ、た〈近親姫〉は、このようにしてほとんどすべての〈自然〉とたした〈性〉の意識を禁制として(5 抽出し、〈性〉的を関係から排除する。

この過程は、心的をところからみるかぎり、ついに自己く性>愛以外のものを残さないまでに進展せざるをえない。しかし、一方においてく性>の現実的行為は、動物から ほとんど痕跡(か進化しない程度の形として現存している。 かたしは、いかゆる現代人のく性(o)>愛の悩みといったよう をものた 興味をもたるいが、このような赤離の存在が、いのば過程としては必然であることを否定しようとは思めないのである。…… ( ア・60 パーち へ ア・69 パー5 )

親子や兄弟姉妹をあくめた部族の集団盾から、類としての人間がも しだいに近親祖島を禁制(タブー)として抽出してゆく過程は、人 間にのみうみだされた団有の方法を意味しているが、これはエンザ ルスのいうように社会的お関係としての〈性〉の関係の歴史でもな ければ、フロイトのいうように「リビドー」としての〈性〉的存本 能力から「自我本能」がうみだされてゆく過程でもない。

りたしたちか、この類的な人間に固有なく性>的を関係の本質としてみているのは、〈自然〉としての〈性>から、〈存在〉としての〈性>へと曲出さいてゆくときの「構造」に外をらたいといえるのである。(アクリのよう-10)

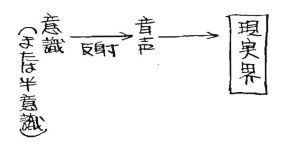
現在の現実的情况のもとで、〈性〉的な関係がきゆめて重要なのは、その一方の極限に自己〈性〉愛をわき、一方の極限に原生的な、自然な、それゆえに乱脈にみえる自然性〈愛〉をかき、二の伝端にりたる曲面に、りたしたちが、どんなに二重に引製かれうるようになっているかの「構造」と、その核がりにおいて考察するという点

にかかっている。このときはじめて、〈性〉的な関係は、といを選じて人間の形成肢階をうかがうにたる選路を形成する。ここで臨時にまぬきよせた二色の代表選手は、つまりエンザルスの自然弁証法とフロイトの精神の分析等は、これにたいしてほとんど一面からしか関与することができない。(P.92 以、9-14)

#### [1965a]

りたしはここで、言語が人間の意識の指示表出であることによって自己表出であるか、自己表出 (対自)であることによって指示表出 (対他)としてあらかれるものとして、その発達の段階を原理的 (o にかんがえてみ をければならない。

(1)無言語原始人の昔声段階で、音声は現実界から特定の対象を意識することがふきず、ばくじんと反射的に労動、危機、快塵、恐怖、呼応などの叫び声を発するものとする。この段階では、人間の現実にたいする言語的を関係はつぎのようにしめまれる。

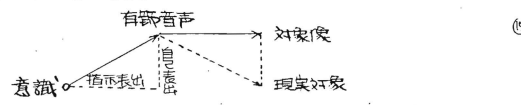


音声は現実界(自然)をまっすぐに指示し、その音声のなかにまだ意識とはよびえないてきがきな原整情がふくまれることになる。 (2)音声が(だいに意識の自己表出として発せられるようになり、 それとともに現実界におこる特定の対象にたいして働きかけをそのを 場で指示するとともに、指示されたものの象徴としての機能をもっ ようになる段階である。

 $(\infty)$ 

ここで理案対象というのは、図式にのためたやむさえずそう呼んだが、かならずしも原始林の木の実だとか、海にとか、獲物だとかを意味するだけではなく、祭式や儀式であってもまた、合図であってもさしつかえない。ここではじめて現実界は立体的な意識過程にみたされるのである。この自己表出性がうまれるとともに、有節(5半有節)音声は、たんに眼前にある特定の対象をその場で指示するのでなるく、類根島を象徴する間搭性とともに、指定のひるがりや唇さを手に入れることになる。

(3) 音声はつ川に眼のまえに対象を見ていたくても、意識として自発的に指示表出ができるようになる肢階である。たとえば、狩猟人しが獲物をみっけたとき発する有野音声が、音声体験としてつみかさねられ、ついに獲物を眼のまえにみていないときでも、特定の有節音声が自発的に表出され、それにともなって複物の概念がおもいうかべられる段階である。



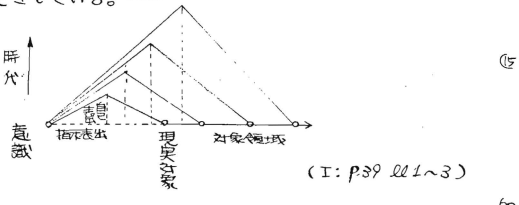
ここで有既音声は、はじめて言語としてのすべての最小条件をもっことにある。(I:  $p3022 \sim p.3221$ ) (2)

有節音声は自己表出されたときに現実的方対象との一義的なむすびつきをはない言語としての条件を実備した。表出された有節音声はある水準の頻繁危をあらりすとともに、自己表出はつみかさゆられて意識の構造をつよめ、それはまた逆に頻散危のうえにまたちが、でった鏡散念をうみだすことができるようにある。かそ5く長い年月のあいだこの過程はつかくのである。(1: P34 Q11-14)

人間が、心ぶんを <人間>として意識の対象としうるようになったことと、人間が実在の牡牛を<牡牛>という 名称で呼びうるよう

に居ったこととは、別のことではない。…… (中略)…… 言語が知覚とも実在とも異なった次天に属するのは、人間の自己意識が、自然意識とも知覚的意識とも対象的にちがった次天に属(うることの証をにほかならない。このようたして、言語は、3つうのとりかりさいるユーバであるとともた、人間が対象的な世界に関係する意識もの本質である。この関係の仕方のなかに言語段階の現存性と歴史性の結び目があらりいる。(1: P.36 2/6、~ P.37 2.5)

言語は社会の発展とともに自己表出と指示表出をゆるやかたつよくし、それとともに対象の複形息のはんいはしだいにひるがってゆんく。ここで、現実対象ということばは、ま、たく便宜的なもので、実在の事物にかざらず行動、事件、包管など言語にとって対象的なすべてをさしている。……



#### [1965b]

人間というものはそういうあうにして、だんだんない親しんだものを心ぶんのうちにとりこんでしまって、まだとりこんでいないものに関心をうつしてゆく、つまりだんだん遠くのものに関心をうっしてわくというような固有の方法をもっています。

なぜこういうことが人間に特有かというと、たとえば動物だとすると、じぶんの親とか兄弟とかに、性的な関係というものを起めたりしてしまうというようなことがあります。ところが、人間はそうじゃなくて、だいたい血縁とそういうような性的な関係を結びというようなことは排除するわけです。これはひとつの禁錮といいます。

そして排除することをとりきめて、じぶんの同族でないべつの種族というものと統
はするかけです。ここできた血
級関係というのができて、ひとつのおかきな
共同体ができると、またこんどはちがった種族、または
個いない種族としか
結婚してはならないとか、愛してはならないとかいうひとつのタブーをとりきめてかくかけです。つらまりだんだん関心の対象というものを
遠くへうっし、近いものを、
とぶんのなかにとりこんでしまうというおうな
対法というものは、
人間のもっている本質的な方法なんです。

だから、本質的方法という意味でけっして倫理的ではないんです。 (P.263 QH-P.264 Q.5)

#### [1966]

りたしたちは、ただ、〈家〉または〈家族〉の本質とは存にかという問いにたいして、一対の男女の自然関係としての〈性〉を基にし、婚姻という社会的関係の木準で保持せらいる共同性であると答っるがまである。〈家〉または〈家族〉の幻想としての共同性の特質はここからうみだよいる。〈家〉または〈家族〉の幻想的な英同性が、あらゆる社会的な英同性とちがっている唯一のことは、それが、男女の〈幻想対〉としてしか理好よいないことである。そこでは、英同性はいつも一対の男女の関係からうみだまれ、個人として60の男女、あるいは集団としての男女がうみだす英同性と、ただ〈対〉となった英同性であるということだけによって区別さいる。そして、この区別だけが、〈家〉または〈家族〉のもっ本質的な色相を、他のあらゆる社会的な英同性にたいてて特異なものにしたのである。……(p.144、202-7)

打想対はあくまでも人間の自然的な直接関係にゆざくており、そのなかで人間は個体的な具体的存在であるほかはなり。だが、社会の共同性のなかでは、人間は自己を他者にするほかには、いいかるいざ抽象的存在であらしめるほかには存在くるないのだ。 それゆえ、

〈家〉または〈家族〉の共同性と〈社会〉の共同性との対立は、もし還元するとすいば、人間存在の個体的を具象性と共同的を地象性との対立に還元される。(P.147. 以15-18)

ここで、わたしたちは、泉族集団がどのように分にし拡大しても、信を史的にいえば氏族的を共同体人、現実的にいえば不落共同体人転化することはありえないという問題にであう。存むならば、そのような分化や地大は、ただ〈家族〉の共同的な打想対に、複雑な媒介関係を挿入するにすぎないだろうからである。もしも、家族集団の集落が社会的共同体をですぶとすりば、幻想なの共同性が、擬制的企であれく対〉としての性格を破られたければならないはずである。しかも、幻想性自体の内部で破られなければならないはずである。として、このような幻想対を破るものとしての幻想性は、人間の存在にとっても、人間と人間との直かの関係にとっても、いりば〈遠隔対称性〉ともいうべきものである。

紅想性としてのく遠隔対称性>というのは、かんたんだ川之ば、 人間の幻想性はかならずさの対称性を第二の自然(慣行性)に転化 し、その転化した度合にかうじてより遠隔へ対称性を移すというこ とであり、人間の存在がもっている幻想性としての本質にわずして いる。このようた遠隔対称性は、く幻想対>の対称をしだいに血縁を 以外のものに状ばせるようにした。いいかえれば、健介として家族 のく幻想対>に介入してくるものを対称から非除していったのであ る。としてこの幻想対としての人間の存在がしだいに遠隔対称に移 行することは、とりもなかすず逆に経済社会の構成的な空間を、同 一の木準と位相によゆきよせたのである。歴史的には氏種期の成立を にとって、現実的には村落芝同体の成立にとって、〈家〉または〈 家族〉の幻想対の芝同性が、幻想性としての人間の固有性にごくす る遠隔対称化とむすびつくことは必須の要請であった。

(PH8. Q.7-20)

#### [19674]

とこるで、すべての経済的範疇が幻想的範疇をか存らず疎外するように、人間の自然な性的行為あるいは性的関係というものは、かほらず幻想性を疎外します。 それをぼくの言葉でいるは、対幻想というあうに名がけます。 …… (中略)…… そして、それが家族といらうものの本質に存在しています。 そうしますと、対幻想(ここでいう家族形態)が国家の原始的な形態と一致する地点は、論理的にどういうほうに求めらいるかといいますと、これは幻想性の問題でいえば、対幻想がどうして共同幻想と一致するかという問題として提起されます。 …… (中略)……

そして、家族の対幻想のなかで技師幻想のなかに周致(うる可能性をもつ関係はなにかというふうた意えていきますと、それは兄弟と姉妹との関係な人です。つまり兄弟と姉妹という関係だけは、ある程度、さきほどの言葉でいえば、室間的な拡大というものに耐えうる関係なんです。  $(P77 \ 2-7 \sim P/8 \ 2.10)$ 

#### [19684]

りたくたちはく性〉としての人間を〈生理〉的にではなく〈紅想〉)的な領域に波及させる必要を感じている。なでならば生理的に〈性〉的な行動をもたない〈個体〉と〈個体〉のあいだにも〈性〉的(20 た関係がけをみとめうるからである。そして、かつて太百に生理的な〈性〉行動の対象であった〈個体〉と〈個体〉とが、いまではただ紅理的な〈性〉行動の対象になってしまった(たとえば兄弟と姉は)という変遷の痕跡を現在のこっている人間の情動から理定することができる。(P301 229.-13)

#### [1968 c]

身体的にはもちるん、心性としても男女の差別はすべて相対的だが、ただ生証の最初の拘束対象が〈同性〉であったことだけが〈女性〉にとって本質的な意味をもつ、というのがフロイトの見解であ

った。この見解は関係なかく、また暗示的である。フロイトにならっていえば、最初の〈性〉的を拘束が同性であった心性が、その拘束から進れようとするとき、ゆきっくのは異性としての男性が、男性でも女性でもない架室の対象だからだ、男性にとって女性への志怕はすくなくとも〈性〉的な拘束からの進亡ではありえない。母性らにたいする回帰という心性はありうるとしても、男性は什っしてじぶんの〈男性〉を逃れるために女性に向うことはありえないだろう。

CP94 QQ.1-7.)

ハーザルが鋭く洞察(たように家族の〈対なる紅想〉のうち〈空(® 間〉的な拡大に耐えうるのは兄弟と姉妹との関係だけである。 天と妹、姉と弟の関係だけは〈空間〉的にどれほど降たってもほとんど無傷で〈対なる幻想〉としての本質を保存することができる。 それは〈兄弟〉と〈姉妹〉が自然的な〈性〉行為をともなりずに男性または女性としての人間でありうるからである。 いいかえいば〈性〉(じとしての人間の関係が、そのまま人間としての人間の関係でありうるからである。 それだから〈母系〉相社会の真の基礎は集団幅にあったのではなく、 兄弟と姉妹の〈対なる幻想〉が辞落の〈共同幻想〉と同致するまでに〈空間〉的に拡大したことのなかにあったとかんがえることができる。(P.153 22.7-14)

〈性〉としての人間はすべて男であるかせであるかの口がいかである。しかしこの分化の起源は、おおくの営着がかんがえるようにけっして動物生の時期にあるのではない。あらゆる〈性〉的な現実の行為が〈対なる幻想〉をうみだしたとき、はじめて人間は〈性〉をとしての人間という範疇をもつようになったのであるといえる。〈対なる幻想〉がうみだされたことは、人間の〈性〉を社会の共同性と個人性のはずまに投げだす作用をおよばすことになった。そのために、人間は〈性〉としては男かせであるにもかかわらず、夫婦とか、親子とか、兄弟姉妹とか親族とかよばいる否別のほかにおかい

------ <神話>の時間性は、うゆた <歴史> がと絶えて (まう時間 よりもはるか に を 応応を を 向して いると いって いい。 (p.188. 219-10) で

#### [1969 a]

……動物の〈行動〉では、生存のために必要な条件によって、食餌を求める経路とか、巣をつくるための経路とか、財製のための経路とかによって〈自然〉は特定の形態の室間に切りとられて、それ(10 がその動物の行動の〈場〉として習性化される。このように動物が習性として占める〈場〉を最大限の室間として切りとれば、この〈場〉の内部には障壁を考える必要はなく、ほぼ〈行動〉の動動がインテケレートされることによって成り立つ均質を室間と考えてさしつかえがない。

定してもよりほどである。そこで人間の〈行動〉の〈場〉は、あらかじめ心身の跛行する特異な〈場〉と考えるほかはないのである。 ( $p.362\ l-1 \sim p.363\ l/4$ )

ところで、人間の〈個体〉が、自分以外の他の〈個体〉と関係がも けらいる〈場〉が次に問題となる。このような〈場〉は性と呼ばこ とができる。〈個体〉と他の〈個体〉が関係がけらいる〈場〉では、 人間の行動は性としてあらわいる。だからこのような〈場〉では、 人間の行動は男性であるか女性であるかのいずれかであるというこ とができよう。

具体的にいえば、このような〈場〉として最も重要であり、また第一義的であるのは家族である。人間は家族の存かでは、本質的にいえば性として行動する。これは夫と君との関係ばかりでなく、フロイトのいうように親と子の関係でも、また兄弟・姉妹の関係でも本来的には同じである。ただこの場合でも、性は身体的な行動であたることも、心的な行動であることもできることはいうまでもない。(P.365 22 2-9、)

#### [1969 b]

今西がいいたいことのひとつは、もともとタブーの意識がない前後人間社会でも、タブーがあるのと結果的にはかないことが行るかい、これるので、フロイトの考え方はうたがゆしいということである。……(中略)……だが、フロイトはタブーについて、そんを単純なことをい、こいるのけんだく男〉の子供と日常的に捨触するとことろでは、性行為はかこなかれることなるうまでもない。だが、サルでも人間でも、本飲的にく男〉の子供と日常的に捨触するとことろでは、性行為はかこなかれることなるうまでもない。だが、サルでも人間でも、本飲的にく男〉の子供にしてもく女〉の子供ににしても自己分割したく性〉、つまり分身としてのく性〉、したが、こ自己が自己に対するという側面を含む観念的な性、あるいは自覚のないく性〉として振舞うな気のほうがはるかにかかいのであ

る。このことは今面やその学派のハラように〈順仕〉の問題ではない。 (P.80 处5-13)

とこるで、サル集団の田と甲の子供のあいだに近親病がないということは、本能的なく性ン行為のく選択ンの問題ではあっても、ならんら近親病タアーの問題ではない。くタブーンという概念は、純然にる心的を概念であるが、生物学的なく選択ン行為ではなりからだ。もちるん、フロイトのタブーの概念は、なんち生物学的な事実に制めさいるものではなりから、今西らの観察研究は、フロイトの理論に関与する問題ではない。(P.81 20.7-11)

#### [1969 C]

母系制から 攵系制 / 転化する契機は、定蓄農耕の拡大にともなう 生産力の増大、生産技術の発展、農耕意識の積極化という点にもと めてよりようにかもわれる。もともと敦類の種子を住居の周辺に播修 き、自生の食用植物を住居の周辺にかきあっめて栽培するという消 極農耕の段階では、たまたま海辺にあつまってくる 魚類を待ちかま えて曲寝するという段階とかなじように、その仕事自体がさほどの 車要性をもっとはかんか之られていたか、た。またこの段階では、 食用の植物や動物を獲得できるかどうかは、〈自然〉の意志の如何的 にあるとみなさいる。いいかえればく食料>そのものが自然泉教の 餌息た支配されているといってよい。……(中略)……ただ、〈康隔 > 人出かけること自体が、また武器や道具をみかくというような、 家族まEは集落の<外A服を向ける>=と自体が、いりば久系的な <労働>を意味していたので、じっさいたそれがどんな収穫をもたな らしたかとか、どんな収穫をももたらさながったか、ということは、 なんらく労働>の与件ではなかった。ただ、かれらのあいだでは自 然宗教の〈外へ〉と志向すること自体が、有意味をものとみなさい ていた。

, ..... (中略) .....

#### [1970 a]

りたしのかんが之では、あらりる新興泉教(土俗泉教)は、究極(lo)的につきつめてゆけばかならずその土壌となった国家そのものと矛盾するほかはない。なぜならば、すくなくとも農耕社会を起源とする国家は、そのはじめに女性を種族の祖とする一個の新興宗教(土俗泉教)であるか、または新興宗教(土俗泉教)をその権力的な理念のなかに収奪することによって、はじめて成立したものに同かな(js らあいからである。

ここでな社がくな性〉であることには一定の意味があたえらいる。ここではく女性〉は子を産むという直接能がによって、く食〉を産みにするいり、製料社会の本質的な支配力と結びつけらいるとともに、人女性〉そのものが、社会の文化的な末明性や豪味性の象徴性に転んでする。く女性〉が教祖であるということは、農耕を社会の本質的な支配力とする時期を起源とする理念の歴史を象徴するとともに、表味なく女性〉でするからこそり、社会の理念を支配的に統卸しるものだという文化のその社会への勝透め度合を象徴するものとなりうるといっていい。(P.332 にり、3-/2、)

#### [1970 c]

レヴィーストロースの親族理論では、〈葉忌〉は、家族的であっても、村落社会的であっても等価なものとみなされている。たとえ

は、近望をや同性品の家族内部あるいは何々の親族内部にあけるく 禁忌>は、部族における族内盾(エンドガミー)の〈禁忌〉と等面 であり、ひとしく 家族あるいは部族の血縁的あるいは地縁的な刑害 にその根拠をもつとされる。しかし、このかんがえはすこざる疑り しい。なぜならば、家族内部あるいは策敗の共同性と、部族社会の方 共同性とは、まるで次気が方がうとみなされるかきだからである。 観焼の体系と組織をうざか すものはいぜんとして</br> るが, 部族社会の体系組織とうごかすものは、泉教的、法的、そし て国家的方文同観念である。後者では、人間は男または女として登 場するのではなくて、ただ艾同観念として登場しつるだけである。(to あるひとつの部族内の家族からひとりの女性が、別のひとつの部 液の部族の家族からのひとりの男性と婚姻を結んだ。つまり、親族 とたった、このようた液外値(エクソガミー)の関係を翻旋用のす バフの気族について想定したとする。ストロースによいば、これは 部だ相互のありだに植物代賞の均衡がうまれていることを意味している いる。そして、この均衡は有力な部族が他の部族を下従させ併合さ せるときに破られることになる。(かく、めたくのかんがえでは、 存族相互の関係が婚姻による、つまりく性>による親族体系の拡大 を意味するかきりは、部族相互のありだに漠然とした観知がうまれ ることはあっても、下従、支配、香件を生ずることはありえない。60 そこで、〈禁忌〉が家族と親族の体系の次天にとどまるかぎりは、 その<禁忌>は、ただ、家族ある川は親族のメンバーが空間的に遠 ざか, たとき消滅して しまう。…… (た330 ll.6-20)

#### [1970a]

私が家族というものを定義するとすれば、非常に単純なんです。 家族とは向か。 されは人間の 個体が性として 現りれざる もえない場 折である。 つまり、 人間が男または なとして 現り れざる もえない場 折であるということです。 ごく一般的 にいって、 人間の 個体が、 自 か以外の他のひとつの 個体と関係が けらいる世界は、 人間が く性>

家族にあけるく性>と、親族におけるく性>とはどこが異うのではしょうか。かそらくなく禁制>という餌急が、家族におけるく性>の場合には含まれていないということです。そして、親族という核急には、性的な類和と同時に性的な禁制がたい人人基本的、本質的なものだということです。クまりく性>にかける類和と禁制が二律管反であるか、ある場合には同じであるかは個々別々でありうるとしてて、く性>にかける親和と禁制とが、共に本質をたしているもの、そいらを本質として展開されるもの、それがおさらくく親族>なんです。(P40 2-3 ~ PUI 23)

国家とは何か。家族または家族の集団の共同性の次元を、ある共 $_{(s)}$  同性がいささかでも離散したとき、されを国家と呼ぶ、とりたしは規定(ます。(P-42 Q0.9-10)

失ほど、親族の組織、あるこは体系というものは、〈性〉の設和性と薬剤とが共に強力に働き、それを挺うにして展開されるものだらと申しましたが、この展開の挺子にあいて最も基本的な関係は、変施にあける兄弟姉妹の関係だということができます。兄弟姉妹の関係だということができます。兄弟姉妹の関係にあける生理的な意味での性行為のタブーを同じくらい古い段階からあると想定されてもいいと思います。に会もかかいらず、観念的な意味での〈性〉の親和性が、家族の中でいてばん持ちやすい関係は、可能性としては兄弟姉妹の関係だということができます。(p44 LL 1-13)

いちばん簡単な形として、まず性的親和性というものを考えます。

それから裏表をなす性的なタアーというものを考えます。それから 財産の所有というような意味で所有ということを考えます。 りたし は観旋理論の本質的な展開の場合、 所有という概念を考えたく たい のですが、 たとえばレヴィ = マトロース なは、 所有、 ある いはな 性の稀し価値というものを基盤にして観波理論を展開していますの じ で、 そいとを叉しないとまずいですから、 所有という概念をいれて みましょう。 …… ( P.69 11.14-18 )

クロス・カズン盾とはどういうことか。ごく一般的にいって、田 系を主体にして考えまして、久奈における発言力といいますか、奸心 有をも含めて継承力がやや勢力を増してきた過程に出てくるのがクロス・カズン盾です。・・・・・(P.79 2-2 ~ P.80 21.)

※※※ そうすると、親族展開の他家性、あるいは家族宗教の展開の継承性の行き方と、元来所有とか権限が行くだろうと予想された行じき方とは合致しないことになります。そこでの分裂というものが、く本土〉を〈南偈〉を含めて、明瞭な民族外婚制をとっていない地域、つまり内婚制で、かつかりあいに双系的な地域で、クロス・カズン婚び特に問題にするに価しない要因だと思います。そのことは、クロス・ガでン婚に応イントをあいて親族構造をかんがえる理論に、のかくべつの普遍性があるかけではないことを意味(ます・また所有とか、女性の稀少価値とかいうような、略奪婚遺剤からみちびまだされる婚姻にかける等価を控制と、民族内婚を禁忌とする朝度とは同案だとストロースは考えているかけですが、めたしは所有性が決して親族体系の展開を支配するものではないと思います。 (28) 2-5 ~ P.82 24.)

#### [1970e]

フロイドのいっている「愛の対象」なるものを、遠隔に (血縁既外的に) えらぶためには、レヴィ・ストロースのいうような気族や

親族や部族の利益代表はあってもなくてもよいか、「性欲」がそれ 自体として自己目的化しうる状態、いいかえかば「生殖目的」と介 型(うるということは必須の前提であるといっていい。……(P.174 H 別 10-14)

(চ

60

……あるらくく観念〉としてのく性恕〉は、遠隔の対象にたいしても直接的存接触を行いたいという願望あるいは必然性が、ほじめて発生させたものであり、そのばあいのく性〉的存接触を、個体と個体のあいだで保証するものは、〈観念〉としてのく性〉いがいにはないという理由によっている。本来的に個体と他の個体とのもっしたも深部における接触は、器官的には〈性器〉いがいにはないが、それが不可能であるという意識は、他の器官の二義的接触に集中するという意識をうみだすことができる。婚姻あるいは〈性〉的な人間関係のなかにあらめいる居住制の問題は、観念としての〈性〉と器官的な〈性〉のあいだの予賞を解決しようとするところにあらめじれる。個体と他の個体とのあいだの一対一の接触の仕方とは、もっとも変的に個体と他の個体が直接関係として存在する仕太であり、それは〈性器官〉による直接関係を本質としている。(19174 19-3~19175 H8日)

#### [1970f]

…… 人間の 思考法則のうち、 りたしがいまもっと も重要をものだと考えているのは、 っぎのいくっかのお題に要約さいる。

命題1 < お譲り対象は、 無条件 たらば、 必ず (だいに 遠隔にむ かう >

命題1の系 くすでに設識に包括されてしまった対象は、必ず認識にとっての自然に転にする>

今題2 <任意の場所(室間)についての認識は、ある適切な操作をほどこせば、必ず一定の時期(時間)についての 記載に変換できる> この〈命題1>と〈命題1の系>とは、めたしにとってはかなり

翻取んだ、いりば自明と思りいるものである。〈命題2>は、直観

的に間違いないとかもい、また、あいまりる輪郭のままだが、しだ
いにはっきりしてきつつあるようにかんがえているものである。こ
いをもう少し論理的といえば〈ある適切を操作〉というのは、〈関5

## (p.412 l-3~ p.413 l7)

#### [1971 b]

これにたいく、嗅覚や味覚や触覚が、ある種の動物で、ある種の(の対象にたいくてのみ異常に遠隔にさいうるとすいば、この動物が、その場合高度化さいた空間概念を怀有しているからではない。むしるこのばあい動物は対象を〈近隔化〉して、いぶんの〈身体〉の外延に転化しているのだ。 (P.139 QQ4-6)

〈胚情〉は心的な触覚や心的な味覚や心的な嗅覚であるかのように存在することができるが、什っして心的な視覚や心的な聴覚であるかのように存在することはない。なぜならば、〈陸情〉が対象物を指定するばかいに、虚隔の対象物にたいする〈陸情〉を措定することはあっても、心的な状態はアメのように延びたり、砂糖や苦味のヤ芳季のように滲透することで、その〈感情〉を指定するものだからである。 ・・・・・ (P.145 以.3-7)

たんた眼のまえの存在にたけしてだけではなく、遠隔の対象につけても < 感情 > をもっことができるにもかかりらず、 < 感情 > の対して 象は、遠隔性であり之なりことは、 < 感情 > にとってもっとも本来 的な性質である。 それならば一般に いって < 感情 > はかならず対象 どく近隔化 > するのだろうか?

#### …… (中略) ……

・しかく、<感情>において、対象は<近隔化>されるといえそう

#### 1511. ..... (P.145 l-2~ P.146 lb)

そこでわたしたちは、< 医情> たか|| さは、本来< 肝間> 性として存在する|| むめな了解作用が、< 空間> 性として欧外されて|| 3 ものとかんがえる。 …… (P.141) Q01-2.)

はじめた一対の男女が〈好く〉という〈感情〉からはじまり、 C だりに長期間に〈中性〉の〈感情〉に変客した。このとき〈中性〉 の〈感告〉の構造はどうなっているのだろうか?

……(中略)……この〈中性〉感情は、〈好く〉という〈感情〉(io からの質的存転化というべきで、その転化の構造は、〈好く〉という〈感情〉を、心的な了解の時間性にかきかえ、二れをみたたび空間化して〈感情〉の対象にしてえられるような新たな〈感情〉を意味している。 それゆえ、このばあい、〈好く〉という〈感情〉を了解し、二れを空間化するちょうどその度合に応じて、〈感情〉の空(jo 間性は〈遠隔〉化するものとかんがえられる。

1)うまざもたく、〈好く〉から〈好かめ〉という対極的な〈感情〉への転化が可能となるのは、その過程に〈遠隔〉化された〈中性〉の〈感情〉が介在しているからである。なぜならば、二の〈遠隔 に〉された〈中性〉感情では、〈好く〉という〈感情〉自体が、ひんとたびは了解作用に転化されるために、それ自身で〈感情〉の〈身体〉化の仮象を呈し、みたたびこれを空間化するにさいして、〈好・かめ〉に転化するか、深化された〈好く〉に転化するかは恣意的となりうるからである。(P.164 211~ P.165 27)

真の人間的なく感情〉の構造は〈中性〉の〈感情〉のおかにしか存在しないといっても過言ではない。存せならば、〈中性〉の〈感情〉二さが、人間の観点作用の必然的な特性、いいかえれば〈感情〉つ対象的な〈遠隔〉化の結果としてのみあらかれる構造だからである。 もっともそり避的に太って、人間は〈感情〉として〈昭き〉

(20

#### [1973 & ]

以前に、人間の観念がもつく遠隔対象性>という概念を提出したことがあった。これは、さほど複雑なことを云かうとしたものではない。人間は、観念の最程にあるかかり、つぎつぎに、よりく遠隔>にあるものを、対象として志向するものだといった程度のことである。ある一定の年齢に達した人間は、まず、近親のところで、親のや、親の世代と葛藤し、見くだしはじめる。これは、まず親からはじまって、親の世代の全般にめたるから、女系と母系の観族一紙が、観界の近いところ、あるいは接触の頻度が高いところから、観念的な見くだし、あるいは葛藤の対象になっていく。つぎには、数節がいめば知的な近親としてその対えに状ばれる。……(中田名)・……っしまだ、人かれ〉の観念的な対象は、観念そのものめ物質的な証拠である〈書物〉に移る。そして、観念の住路としては、ここが最後のゆきでまりである。なでならば、観念にとって、観念そのもの以上に〈遠隔〉にある対象は存在しないからだ。……(P8 20,2-15)

…… 故郷では、イエスは、観念そのものとして〈恵隔対象〉では なく、〈近親〉に運なるものとして、聴衆にとって身近な否定の対 象であるほかはなかった、ということになる。…… (4.9 ll 9-10)

一一新約書の主人なはなにを立かうとしたのだろうか。人間の関<sub>(25</sub> 急は、いめば不可避的に〈遠隔対象〉を応向して、どこまでも昇華することができるが、残色なことに、それは、関危にとっては〈自 監過程〉にすぎないから、人間が、現存在として、近親や、隣人や、他者に、どうふるまっているかという内省と、無関係でありうることを指さしているのだ。

観念の<虚隔対象性>という概念を提出したとき、たぶん、わたしば、つぎのような前提を同時に提出したとおもう。観念の志向性によって置き去られた<近親的なもの>、<近くにある対象>の運命は、いったい、どういうことになるのか? (P.92-5~ P.1012)

……たぶん、〈氏族〉の共同体が〈部族〉へと転化するためには、ひとうの契機が必要である。その契機は、hたしたちの考えでは〈 家族〉の共同体が、11 h ば私的な結合としての度合を優勢にしたから、〈氏族〉共同体の内部で、縮い的に離脱して、独自な位相を復 取してわくことであるとかもいれる。(P15 21 -4 ~-1) (1)

現在のところ、近親鉛が禁止さいた限効について、たったひとりの理由しか述がらいないようにおもいいる。一口に言之ば、〈家族〉の共同体が、〈民族〉の内部で、独自の、縮いさいた、内院的な位相を復取するようになったこと、いいかえいば、〈民族〉の共同に体が、〈部族〉共同体へと飛躍する契機を復取するようになったこと、そいこそが近親語の〈禁止〉をもたらしたのだ、と。(p.18. 以.6-9)

りたしたちも、また、当初に有効性を保留しておりに観念の〈恵の 阿対象性〉という概念を、もちだしてこよう。なぜ、近親新の〈禁 止〉は、末開の社会のある段階で普遍的に行かれるようになったの か? それは、〈家族〉の共同体が、〈氏族〉の連合体の内部で内 閉的になり、凝集して、独自な位相を占めるようになり、もはや、 観念の自然過程としての〈庖隔対象性〉を、〈家族〉の〈壁〉のとな ころで阻止しうるまでに強固になったので、近親新の〈禁止〉は発 生したのだ、と、そして、これがさしあたって、近親新の〈禁止〉 という観念の内在性を、正当づける、いまのところ唯一の根拠であ り、それ以外のど人な理由を、うまん臭いものにすぎなり、と。 (P.22 215-11)

#### [1973 b]

……人間の観点がもつく遠隔対象>ハの志向性は、〈家族〉の〈 壁>のところで阻止され、戸黙りざるをえたくなる。たぜならば、 観念にとって〈自然避程〉である〈慶隔対象〉へのた向性は、〈象に 族>a <壁>から、一歩外へ出るやいなや、そのままでは、<対象 >と見失うからである。すくなくとも、<&液>芝同年a 自然な延 長線の上には、<氏族>の共同体は対象として見当らない。<氏族 >は、すでに〈家族〉の共同体から切り離さい、身軽になって、く 部族>の共同体へ向って統合されるメカニでムを獲得しているはずい だからである。このメカニズムに追尾するためには、<恵廃対象> への志向性は、 すくなくとも、 観念にとっては < 自然過程 > 以外の 何かを、つけ加之なければならない。ということは、〈家族〉の〈 壁>の内側では、〈家族〉艾同体が〈氏族〉から切り離されて、独 自存位相を煩取するや否や、関係の<遠隔対象>への志向性は<自信 然過程>ではなくなる。 それは、 意識的で、 自覚的な、 〈家族〉に **固有な共同規範をもつようになっているはずである。これをく性>** の世界、いいかえいば、一人の個体と他の一人の個体との関係の世 果についているは、その世界は、観念の自然過程ではなくなる。つ まりく禁止ンが働くようになるのだ。(ア.23 213-14.)

レヴィーストロースは、婚姻と、それにともなう〈家族〉の孫続の価値を、経済的なものに帰している。女性の分配と、労働力としての定着化は、互酬性人の期待と生産力の維持に還えされる。こう 考えるかがり、人間のエロティシズムの普遍性は、婚姻の外へ、いらいか これば〈家族〉の持続の外へ、投げ出されるほかはない。いいかえれば、人間のエロティシズムの世界の普遍性は、婚姻の規則と対立し、付姻と分離するほかない。 として〈家族〉の持続は、レヴィーストロースの理論にかあっらこむきなように、物質的な意味に帰せられることになる。 6、バタイコは、レヴィーストロースを、

微妙を形で、批判している。

…… (中略) ……

バタイユのレヴィーストロースへの批判は、当を得ているようにおもいれる。〈近親祖品〉の〈禁止〉という人類た普遍的に見られる事実には、利害の共同性が、他別性とうち見っということ以外に、ちたか人類に共通な内在的な根如というべきものが、横ためっているとみをさいうるからである。……( $p.26\ 210-p.27\ 211$ )

く近親相称>の〈禁止〉は、人類にとって、動物性からの離散の 時期に規範化されたのではなく、それよりも遙かに下った時期に現し 範になったことは、申すまでもなく、はっきりしている。……(中 略)……

……そうだとすいばく近親相称>のく禁止>は、どこからやってくる、とかもえばよりのだろうか? バタイユのりうように、動物的な無秩序や暴力に対する人間的秩序、あるいは違犯によって島め

られる人為的なく禁止>からやってくるのでもたければ、レヴィーストロースのいうように、共同体の「文化」に属する「干汚」からくるのでもたいことは、確かである。 さいらは、いずれもく禁止>の内在性をは、きりさせるものでないことは、こいらの事例からみても確実だからだ。 いたしたらば、〈近親担命〉の〈禁止〉は、たらだ、〈家族〉の共同性が、〈民族〉共同体とも、かの連合である〈部族〉共同体ともちが、た独自の位置を占めるようにた。 た、ある 未開の段階で、〈家族〉の共同性(さいが天同性であるかぎりにかいて)がもつ規範的な性格からやってくる、というだるう。 もちるん〈家族〉が、この共同的る規範性を失うか、もともと失っていい(しば、外観はどうであるうと、〈近親相称〉の〈禁止〉は、崩漫することは確実である。…… (P.37 以 6-15.)

#### [1975 b]

…… どうして近観相節とか近親娼とかいうのがタブーになったか(15 っていうのが、人類学とかなんとか、そういうところでは問題にな ってくるのけですより。……(中略)……ひとつは、近親祖族、近 親婚すると、不具な子が生まいるという伝説、言い伝えがある。… … (中略) ---- もうひとっは、レヴィ・ストロースみたりに、利害 の問題だっていうんですね。……(中略)……近親同土で紙をした「20 らばすこしも利益がないじゃないか、ということですね。レヴィ・ ストロースは、結局をういうことで、ヤオリーを組み立てています ゆ。単純化すればですよ。ところが、ぼくはされ西方納得したいめ けむすよ。 ~~~ (中略) …… ちょっとぼく たりにそういうことを表 えたのでは、さきほど鮎川さんが言ったように、家族ってのは穏すな かきものだみたいなことですゆ。つまり、家族が町に対して、村に 対して、あるいはも、と大き方共同体に対して、どんどんどんどん 閉でていく、隠すべきものを閉じていくというふうたなったことが、 近親相点をタブーにした原因であるという理屈になりますゆ。なぜ サッスハラと、そのタアーを介してしか、閉じられた家族が、村の

全体とったがいたいみたいに、タブーを挟介にしないとかうも顔を出せないということなんでする。つまり、家族自体が、村の問題と、同じ次元にいくためには、どうしてモタブーを設けて、外へ外へと、つまり近親相転はだめだぞっていうふうに設けることで、といじゃあかと時間する、あの家と婚姻するというように、そういうふうにしてしか社会とったがらないという、といが原団だ。……(ターク 23ー P.8 25)

#### [ 1977 ]

りたしたらはまず、レヴィーストロースの二の考えのうちで同意(いの断を立ってみよう。 家族が親族人で展開する最初の契格がく近親相姦〉の禁止にあるという考え方に、あるいは〈近親相姦〉の禁止なく(こは家族は親族人と展開する契後をもたないという考え方に同意する。 そしてこの 考ええの 基礎をなすのは家族は〈性〉的 存親和後の最大の単位であるという前提である。 …… ( p. 216 L 213 ー (5 8 )

家族の基本的な要素は一対の男女の性的な報和性にかかれている。 このうち性的という概念を綜合的に実現しているものは夫婦のあいだにおかいるとしても、(父娘)、(母島子)、(兄弟姉妹)のあいだの性的を親和力を無視できない要素とかんがえることができよりう。とくに(兄弟姉妹)の親和力は特異で強大なものである時期をも、ていた。この特異性は性的を親和力の基礎を一対の男女の身体的かよび餌念的な領域の外部に砕外させる性格にあった。いいかえいば他的な親和性の哲題を、宗教、習俗、制度の領域にもたらす志は力をも、ていた。といとともに、その性的な親和力を身体的でよりである。これはたば、人家株内にかける夫婦園の性的親和力と矛盾し、衝突するものであった。といはきかめて見い時期に禁止とするほからか、たとかんがえらいる。このない方をとりたくないとずいば、(兄弟姉妹)のあいだの性的を親和力は家族という形合が成立し、 たときするに観念的なものに限定さいる存在したとか人がえいでよい。そのために観念的にはでいよりも強大で特異であった。この( 兄弟姉妹)のあいだの性的な親知の特異な強大さが、家族を観疾 人と展開させる契核であった。(p.219 H221-18.)

(ち

\*

## 【書簡 a (1973-7-13 消田)】\*\*

"……ストロース『親族の基本構造』、小生は英訳本をもってハるだけで、まったく怠けてかります。もし抑せの通り訳出されたものが御座居ましたら、是非コピイを譲って川ただけたらと信じます。……"

### [書間 b (1973-7-30消印)]\*)

"前略。本日、ストロース「親族の基本構造」のコピー届きました。……(中略)……早気に養分となしうるかどうかは別として、必ず役に立づように勉強したします。……"

#### 

#### ——最近の 吉本隆明特美雄誌かち ──

中福造四

vd.9-no.2 「特集; 吉本隆明論」(1900-12月)

P 現代話手帖 a

vol.15-no.9 『吉本隆明』(1972-8月 臨時増刊)

ロユリイカ由

vol. 6-no.4 「特別企画: 吉本隆明の心理を分析する」 (1974-4月)

四期代别进山

vd2-mo.9 「特集= 吉本隆明: 之の 思想的主題と核心」(1904-10月)

# 〈遠隔対称性〉論・関連文献

本表は、公表された 吉本隆明の 蓄書、 護海記録、対談記録のうち、性・家族、復域に詳しく言るし、あるいは、〈遠隔対称性〉に関連する記述を含むもなを、且にとまる限りのこらず、おさめた。しかし、たお記しもらしたものが必ずあるほずたので、お気付きの方はかな が報せぬがいたい。

- 1964a(5月)「性についての断章―」との自然・社会・存在―」(『人間の科学』 S39・5月号)、1964b:59-72.
- 19646 (12月)『摸写と鏡』, 善秋社。
- 19652(5月・10月)『言語にとって美とは何から(エ)・何、頸草書京。
- 19656 (10月)「青年について」、19686:259-268.
- 1966a (6月)「情况とは存にかV 共同体の大準と位相—」(『日本 a S41・6月号)、1966 b:141-149。
- 1966b(loft)『自立の思想的如点 日,徳間書店。
- 19673 (10月)「現代とマルクス」, 19686:69-88.
- 19676 (11月)「個体・家族・共同性としての人間」、19686:30-48.
- 1967c (11月)「調和人の告路」 1968b:174-194.
- 1968日(6月~9月)「メルロオーポンティの哲学について」(『ことはの宇宙からろう 6月号~9月号)、1974:367-382、
- 1968b (8月)『情沢八の発言:吉本隆明護演集』,徳眉書店。
- 1968c (12月) 『共同幻想論』,河出書房。
- 1969 a (4月)「行動の内部構造」――1069行動と身体自9行動― 」/ (『看護技術 a S44・4月号). 1974:357-366.

- 19694 (12月)「異族の論理」(『文芸 』 \$44·12月号), 1970**分**: 188-203.
- 1970日 (用)「新晦宗教にかいて」(『高福和己作品集』4), 1974:322-333.
- 1970b (5月)「泉教としての天皇制」、1972b:7-26.
- 1970 ビ (同)「国家論ノート」 『転位と終末日(吉本隆明他)、 :9-46、明治大学出版研究会。
- 1970 (8月)「三番目の劇まで」(『映画芸術山 復刊1号)、1974:334-347.
- 1970d (9月)「南昌論 家族・親族・国家の論理—」(『展望』 S45・12月号)、1972 b:27-85。
- 1970e (10月)「心的理象論 身体論 (II)」 F試行 31:168—179.
- 1970年 (11月)「思考の話」(『数学セミナー』 845.11月号)、1974: 412-413.
- 1970g (11日) 『情汉山 河出畫层新社。
- 1971a (6月)「南岛の継承集集について――〈沖縄〉と〈日本〉の 根柢を結る生の―」(『映画批評』 \$46、9月号)、1972b: 86-104.
- 19916 (9日) 中心的現象論 序說 由, 坎洋社。

-61-

- 1972 b (12月) 『敗北の構造:吉本隆明満演集山、弘社。
- 1973 a (川月)「バタイユ への〈序〉」(『海山 \$48・川月多), <u>1975 d</u>: 8-22.
- 1973b (|2月)「バタイユと〈近親相盐〉」(『海山 S48・12月号), 1975点:22-40・
- 1974 (解) 時的乾坤山. 国文社。
- 1975a (2月)「心的現象論 関係論(6)」『試行』42:213-221。
- 1975 (2月)「家族とは向か」(+ 角川信夫) (原伝統と現代点 550・5月号) 1976 る: 2-40.
- 1975C (4月)「129%」 歴史と宗教」(『現代思想 a 1975、498)。 1975 E: 425-449.
- 1975 (4月) 『書物の解作等山、中央公論社。
- 1975色 (6月) P思想の根源から:吉本隆明対談集出、計社。
- 1975千 (10月) 「7ロイト および ユング の 人間把握の 問題 点 について ュ 1976 b: 99-128.
- 1975g (11月)「生死・浄土・終末」(+ 11)11国夫)(『伝統と現代』 \$50·11月号),1976a:78-114,
- 1976日 (9月) 日知の岸近人: 吉本隆明 鵠海集日, 弘社。
- 1977 (7月) 「心的現象論 了解論.(3)」 日試行日48:209-217。

#### 畑 文

Engels, Friedrich 1884 <u>Der Ursprung der Familie</u>, <u>des Privateigentums und des Staates</u>, 佐蔵 彦 下家族・私 有取産 あるび国家の起源」「世界の大思想の11-5: 145-276. 1967、河出書家。

馬爪大三郎 1971 「国家論 〜ある川は、国家の本質的 声客のための 論 理的 準備作業 〜」 (不発表)。

1973 「初期 Lévi-Strauss 石根 へ P親族の基本構造 Dを中心に(て ~ 」(未発表)。

------ 1977a 「泉旋の生が理論(草稿)」(末発表)。

Lévi-Strauss, Claude 1949 <u>Les structures élémentaires de la parenté</u>, P.U.F., 1967 2<sup>e</sup> éd., Mouton.

松岡 後吉 1977 『吉本軽明論 ~「共同幻想論」/-トへ』 引社。

三島康雄 ? 「吉本隆明論・序 個と共同の思想的課題」(『止揚山に連載中)。

Morgan, L.H. 1877 Ancient Society, or Researches in the

Line of Human Progress from Savagery, through

Barbarism to Civilization, 荒畑家村訳, 古

大林下良? 『東南マンマ大陸諸民族の親族領域』、日本学所振興会。

稻居省生 1970 「宗教性計論」(未発表)

吉本降明 (別根)