# 言語 分。 論考

"記号室間論" 草稿 No.20

橋 爪 大三郎



\* 1

本稿では、いわゆる "吉語ヤーム" を、社会学的な観点からとりあげ、 されな、いかなる考之方であるのか、 やして、 さいが、 めたしが目下建設をすすめている "記号空間論" の作業と、 どこでどのように斬 りちがうものであるのがを、 とこと人まで論じつめていこうと思います。

『言語ゲーム』  $\chi$ いうことを言いだしたのは、Ludwig Wittgenstein (1889-1951) です。 彼は、 $\chi$ 0世紀前半に、イギツスのサムズリッチを舞台に活題した、舊名な天才的哲学音でした。

われかれ、社会の研究を起す音が、Wittgensteinのような哲学者の議論に、なぜかざかざ注目しなくてはならないのでしょうか? このあたりのことから

きず、はっきりさせていきましょう。それには、『言語ゲーム』がどういうこ とを言おうとする考え方であるのか、はじめに簡単にでもてケッテしておくは うがいいのですけれども、祖愷、人やれぞれに言うことがまちまちで、これと いって設得性のある通説が見当たりません。だいいち、肝腎の Wittgenstein に してからが、まとま。た田碑な記述をのこしているわけでにないのです。そこ でわたしの考之をのべるしかないのですが、わたしのようところ、結局、この "言語ゲーム"という考之方は、「主体」や「世界」--- 思考をはたらかせた リ行為も営んだりする人間主体であるとか、氏つう端的に実在するものである と考えられたりしているような世界であるとか――を産出するような、当のメ カニズムをカモの、の二とである(らしい)のです。つきり、"言語ゲーム"の 正性(たいし事態)というものがあるのならば、それは、く社会的なもの〉と れ自身だ、と言之ます。『言語ゲーム』といっても、それは、社会のなかの一 区画でもって営まれているような特別のゲームあれていのことではなくて、そ れらをすべて色むけれどもそれらよりもっとはるかに大きい、社会秩序とのも ののことなのです。われわれ社会的人間は、この"言語ヤーム"のたかで、た 人にその勘であったりするにすぎませんし、また社会といえどもそのゲームの ザーム盤であったりするにすぎないのです。このように、"言語デーム"の正 住が、社会の社会たるゆえんそのものだとすれば、われかれの社会学的関心か らしても、どうしてもこれを見のがすことができない、ということに反るのは 当然でしょう。

\* 2

ところでいたしは、"記号空間論"を構想する以前から、ずっと、〈社会的なもの〉について考えてきました。〈社会的なもの〉とは何だろうか――それをはっきりとっかみだすことが、社会理論に、それが脱い目とするはずの照準を与えてくいるでしょう。

社会学の古典や、それに支立ち、社会に対して系統的に考察を加えた人々がいちように、社会をどのよう反ものとして設定し、どのように植ききればよりのかという点に、最大の心血をそそいできたのは、とてもみやすいことです。Hobbes、Rousseau、Comte、Speucer のような社会(利)学第一世代のひとび

とは、人間の営む社会なるものが固有な秩序をもつ自律的な一般域であることを、明瞭に指摘しはじめたといういみで、社会の発見首でありました。しかしながら、そのように見出さいた社会校、どのような実在性をそな之ているのかに関しては、参分は直座のつかむにまかさい、後分はあいまいなままに故置された。と言っていいでしょう。これにつづく、Marx、Websz、Durkheim、Simmel のような世代のひとびとになると、そいぞれ、社会の実在性について、国有の徹底した理解を示しました。彼らはめいあいく社会的なもの>についての主張点をもち、それを核に自分の理論を展開していった。とみることができます。ここでわたしがとりわけ注目したいと思うめば、Durkheimの『社会等主義』の発想法です。

Durkheim は、「集合表後 representation collective」の概念を創案し、これことが社会学的伝記述の対象であると断言しました。個数をこえ、「社会的事実fait social」の水準に見出される社会の実在性が、この「集合表象」だと言っていいでしょう。個式のありかたに還元も解消もされない、個式の集合形態の等んでしまう創発的特性――ここに Durkheim は、〈社会的なもの〉を嗅ざっけます。こうした Durkheim の論理攝本は、社会理論としてきわめて寄当な方だとみられます。

ところが、よく考えてみると、Dunkheimのこうした発想は、面欧近代の主

翻流を基準にとってみるとき、きわめて異質な、むしる異様なものと映ること

がわかります。(あるいは、近代の主要な思想傾向からかんがえるなら、「社

会学主義」的思考は傍流でしかない、というふうにも考えられましょう。)し

かし、社会学が自分の(学としての)自己同一性を手に入れようとするなら、
(たぶん)どうしてもなしではすませることのできないある契機を、この発想

は含んでいるのです。ただ、残念なことに、Dunkheimの蓋個の正確な内容と

との真正の合意、としてその厳密な射程と限果とについては、まだきちんとし

た計測がなど川ないままぼかってかかれている。というのが実情のように思り
れてなりません。

つである。福造主義一二には、西欧的知性の脱年心化、脱主体化をいみ(ます――
ハと至りました。また、現代言語学の生みの親である。Saussaureの仕事にも、Durkheimの「社会学主義」は少なからめ影響を与之ています。(Saussaure からはまた、
Takobson、らを介して間接的に、描造主義人の影響を考えることができます。)

\* 3

さて、〈社会的なもの〉について怎之すすめている。と申しましたが、このように言うと、 "社会現象について言及したり考えたりすることは、ちっともむずかしいことではないじゃないか?!" と言いだすひとが出てくるでしょう。 現に俺だって、社会についているいる知っているし、あれこれ考えてもいる。 というわけです。

なるほど、ちょっと考えると、誰でも社会について喋っているのだから、社会について考えたり研究したりすることも、 きかめてたゆすく道作もないことのように見えます。社会について考えるのを集らとする、 職業的な研究者にちのあいだでも、 こうした受けとめずが支配的です。 こうした人々には、 いくつかの傾向が区別さいるかもしれません。ひとつは、 裏朴な実証主義 ルベル empiricism たたっ人々です。だが、 とういう人々に対しては、 かたしは こうらいたい ――あなたがたのやりなでは、 たしかに、 社会(現象)に関する実証的な知識がえらいる、 けいども、 とれが実証でありうるのはそれが断片であるあいだだけだ; そうした知識の断片を、 いったいどのようにして全体的な社会像人と合成するつもりであるのか? 現在、社会の(いわゆる) 実証的研究にたずさかっている人々は、 こうした綜合ないし理論に入の契核を事実上放棄することにおいて、 彼らの営みをつづけているにすぎません。 (ゆくとも、社会等の場合には、 そうみえます。) そうしたアルバイト集団が、社会理論を構造したり社会を解明するための全体的構想を示したりすることなが、 およそ考えられません。

もう一群の人々は、すでた社会学は一般理論 general theory をもっている じゃないか、と考える人々です。そうした理論は、たと之ばマルクス主義理論 であるかもしれませんし、構造=機能理論であるかもしれません。しかしめた しのみるところでは、これらばいずれも、満足すべき社会理論にはほど遠いも のです。マルクス主義に対してなら、わたしは、これははや破産に頻している 19世紀的 及直説構成であることが自覚できないのか、とりうみつに申しましょ う。 Seatre はかって、『マルクス王莽はいまなぶ現代的は、われわれる哲学 である"といういみのことをのかました。しかし今日、マルクス主義は気が足 で、その舞台からしりをきつつあります。今世紀はともかく、21世紀にはその 思想的た命帳もつきてしまうかわかりません。その基盤は、 すでにポロポロに 蛇 11あらされて 11ます。 そうなったのには、115113 運由もありましょうが、 根本的には、さいが展用している「唯物論的」な言談構改が社会的な現実と石 当しない、ということがあると言文ます。その文体は、あまりに素朴(ないし 舞批)です。その唯物論は、租当にズサンで種敵な実在の観念のうえに無かれ ています。之して、その体系は、言語人の然るがき目配りを欠いています。こ うしたことが**致命的反案**因となって、マルクス主張運動の思想的なゼンマイは このところす,かり緩みまってきています、といわな、『マルワス主義がある から社会営も大丈夫だ"というふうには、わたしはさらさら思之ません。それ ところか、マルクス主動は、ウっかり乗ったら大変なことになるドロ舟だ、と 考之たみがいいでしょう。(わたしは Marx ファンであり、大いに尊敬もして 11ますが、2Nとこれとはまた別のはなしです。)また。 梅芝=機能理論に対 してであれば、(以前のバモことがあるのですが)つぎのように申すとしまし ょり ―― まず、(1) といは、理論の体制を なしているのか、理論の体制を なす見 込みがあるものたのか、 として、(前りったりく社会的なもの)と記述の対象と してつかんでいるのかどうか、はなみだ疑問である、と。(鮭しい話は益さま すが、いるいる差々似は差文るほど、この疑問はどこまでも膨らむはかりです。 しEがって、 "さあ、こをって腐造= 機能理論に結集し、社会理論を臭攻工せ よう、というふうに、わたしは思わないのです。といぐらいならむしる自動で 自分の立場をつみあげていくほうが、よっぽど手っとりばやい、というのがわ たしの予想であり、わたしのやり方です。

マルクス主義や腐造=機能理論のほかたち、名だたる社会理論があれば、逐 一検討の対象にしようというのが、わたしの志之ですが、社会学にはそいらし いものが見当たりません。いくつか理論を名乗っているものもありますが、い まここで言及すがきほどのものでない、といちおう志之てよまます。 このように、わたしの批判的な関点からするならば、社会管は、社会をつかまえているかころか、ぎゃくにく社会的なもの>を目下のところす。かり見うしなっている、というのが実情だろう、と映ります。社会と対峙し、社会を理論的に解明しようとする処性は、いちから仕事をなじめるつもりでなければいけません。

### \* 4

こうして、社会理論としての社会等は、まだまだ「前理制的」な販階にとでまっている。ということが、いやがう之にも明らかになってきました。こうした停滞・開塞・マモの原因がでこにひそんでいるのか、よくよく考えておこめをあります。

社会学にはこのように中球がないとしても、そこから随時観測へと目を転じてみると、 芝M ほりに見るがき「成功」をかさめている社会科学も、リくつかみつかることがわかります。 たと之ば、起海領域での (近代) 経済学。 あるりは、 機能主義や碼送主義といった才法を有する、(社会) 人類学。 厳密な敬理 モデルを有する (理論) 言語学。 芝の母か、 特定領域での社会規念を扱う、 特殊な社会モデルを擁する社会理論のたぐい……。 社会等たけが、 なにかの理由によってたち遅れ、そこからとりのこさいているようにみてます。

こうしたときにひとがとりうるひとつの戦略とは、つぎのようなものかもしいません―― それら隣接社会到営の財功の原因は、理論的存設期を之二に加えるべき記述の対象と、理論的な設明を組みたてるための記述の論理とが、相互にし、かりと吃みあり、調和をも、て発展しているところにある。だから、社会営もそれを真似しよう。つまり、まがなんとかして、社会学独自の記述の対象を、手に入れること。そのためには、く社会的なもの>をとりだすためた必要を、抽象の準位を確定しなければならない。そして、その抽象に即して、社会の客観的なもでルを適き、そのもうなステップによって社会理論を構成しようとするアイデアです。この歌略によると、いまわれかれのまえにある時週とは、主要には、社会学独自の記述の対象を抽出するのがむずかしい、というたぐいの困酷からな。そいることになります。たしかに、社会学は、社会現象の特定領

欧の無斑な社会列及ではなく、この全体機画をなりたたせるような社会規及をとりあっかわなければたりません。これは困難なことです。近代社会はいくつかの下位システム人と分解可能 decomposableであるように、芝もとも組みあがっています。とれたたすけられるようにして、経済学、法学、政治学、等々の個別社会科学外発達してきました。これら下位総跡をすべてとりこむような全体的仕組みとして社会を考え、そうした社会を対象的につかむ独自の抽象大準を定めようとするときには、われわれの社会が分解可能であるという利点にたすけられることができません。こうした困難を、社会の全領域を移かうとする作業にともなう国難というように、みることができません。(描述=孫能理論も、ここで呻吟しなければならないでしょう。全体領域を扱う理論をつくろうという場合、理論の実証的な構成を除っことがむずかしいからです。またたととばマルクス主義が "弁証法的" な福成ととらないわけにはいかなくなっていることの理由を、この近りにあるだるうと思われます。)

画造=段駐理論の(、とりわけわが国の価造= 疾駐理論の論客たちの) 戦略は、基本的に言って、いまのがたようなものであるようです。 としてまた、わたしの " 記号室間論" の作業プランモ、社会理論として自己形成することを目指す以上、ある部分ではそのようた考えてきました。しかし、ここで改めて検討する必要を感じているのは、つぎのような疑問です―― 理論社会学の狙っているように、考察の対象を社会の全体領域にまで拡げようとすると、さこに、上にのがたとまた異なる、新しい創発的な困難が生じてくるのでは、ないだろうか? 上述の、社会理論の基本戦略は、前堤からしてくつがえってしまうのではなかるうか? そうだとすれば、こうした戦略は全面的な再後対を迫られましょう。 実は、こうした可能性を気付かせてくれるものこと、 "言語が一ム" の議論なのです。

\* 5

構造=機能理論のような議論は、物理学を籔式とするような(自然)科学題に
に
たって、
他みたてられています。この種の議論は、主観として
客観にかかり

ろうとするところから発しており、自らを対象意識として
利ぎすましていくこ

とにより、厳密さを増し、対象にちかづいていてう、とする性面を Eっています。ところが、いま新ににみっけられた国館は、こうした古典的 ほ主/ 室図式を、まずまっさきにおびやかします。

こうした国難の極関は、どのようなものでしょうか? 社会理論を一般理論 goneral theory として組立てる試みの困難とは、たと之ばこういうことです:理論を組みたてる(研究直の)理論的な営みをれ自身か、すでに「社会的な」 営みであるために、この理論は、記述すがきものを、た人に自身の外に " 対象的 " につかめばよい、というものでは必ずしもなくなってしまっている。ということ。社会理論の場合には、理論が言なするものと言及する理論とが、いいは " 共振" しばじめてしよう 可能性があります。 特定領域の社会現家に高限して議論をすすめているあいだは、この可能性は一般に無関しうるほどのものかもしいませんが、全体領域にあるは一般理論 ハン 体張をこころみるととたんに、こうした困難が出現してくる。と言えましょう。(これは、単純な国帰分所に比して同時推定法が困難であるのと、やや似たところがあるようです。) わたしは、これを、回帰性 recursiveness にもとづく困難、というあうに呼ぶことにします。社会理論をみようこの困難に対切しようとして、理論的な言説の内的確成(人称福造の布置、反ど)に工夫をこらす必要があることを、すでたわたしは「女体問題」として指摘しておきました(稿所 11978 1)。

\* 6

てこるで、回帰性にもとづく困難に真生きにとらえられたのは、イデオロギー批判の言説でした。「喜識は存在に規定(ないし拘束)される」との命題で、公理のように適用しようとする知識社会等の批判的な営みは、たちまち重大な 育理に直面することになります。イデオロギー批判は、"オメェ、魔ネェじゃ ネェか"という悪口に類似した、外在的な批判です。しかし、この批判的な言説は、それなりに首尾一貫したみかけをもっとしても、自身が言及する対象の 定全な外部にたっているわけではありませんから、すぐさま "オメェだって、 膣ネェじゃ ネェか"という逆襲に対して、無防備なものでしかありません。知 離社会等の素朴さが、知識や言説の出自についるおい加減な自己反省しか示すことのできないあいだは、イデオロギー批判は、かならず上のような決善のつ

きようのない相互駆下八と移行してしまいます。(これはちょうど、"オメェ こと臍マェじゃマェか"という悪口の応酬の果でに、結局、誰に臍があって誰 に曖がないのか、すっかりわからなくなってしまう下らなさと、似たところが あります。)

知識社会学の失敗は、言談編件である理論と、理論の言及の対象とが、相互 に繰りこみをおこし、ついには言説のいみを変調させてしまうという可能性を 計算しそこねたところに、原因があります。たとえ、ある言説が、かくされた イデオロギー的なメカニズムの所産であることが事実であるとしても、それを そのまよ(言説の形で)表明するわけには、いかないかもしれないのです。

これにくらべると、構造主義首にちは、段ちがいに賢明である、と申すべき でしょう。 萵色主義は、独自な手法という形で客観的な根拠を示しながら、知 武の諸形態や喜鼓編成を解明する仕太が存在することを、 めれれれの前に明ら かにしました。この客観的な手法を植にして、碼造主義は、解釈首の主観や偏 向からあたうる限り還ざかる、というわけです。 Lか し、 構造主義においても、 上述の回帰性にもとづく困難の解決は、たんに示唆されているにすぎません。 つまり、社会理論を志向する盲の行手には、まだ大きな障碍が、その全貌すら 眠らかでないままに、立ちはだかっています。 わたしは、この解決人の手がか りを、 構造主義からずれたところに、 たとえば、 Husserl, Wittgenstein, Foucault の3人の仕事のなかに、とりあえずみとめることができるのではないか と、目下考えています。この3人は、行きがかり上されざい異なった傾向を代 表する人物のようにみられていますが、とうしたうわべの下にある各人の仕事 の実質にあえて注目してみるならば、とこに支通するものがあることを、われ がいは容易に知るようになるでしょう。各人は、あるNは知らずしらずのうち に、 〈社会的なもの〉 もれのまま祖手とする 吉設八と接近しており、 そこに各 底の苦闘の跡をしるしているのです。ここから、われわれは、解決八の大きな 鍵を見っけないとも限りません。

\* 7

 設定する仕方がむずかしいとか、構型するのが骨が折れるとかいった木準の問題であるわけではない。 もしそういう木準の問題であるならば、「文法」的な治療を有効をはずであって、たと之ば、構造=機能分析が定式化するような論理が社会理論を正しく導くであるうと予想する楽韻的な主張も、それ祖当の根拠をもつことになる。とこるが、問題になっているのは、いっそう基直的な木準の問題――社会理論が、記述すべきもの(〈社会的なもの〉)を、対象的なかたちでもつことが、できるのかどうか――なのである。

いまや、社会に関しては「理論」なるものをそもそも構想することができるのかどうか、そこまでがみでやかされるに至っています。Wittgensteinが『言語ゲーム』論で疑ってかかったのは、対象への言及可能性です。あるいは、対象の実在を確証するための手続きの存在とのもの、なのです。

\* 8

こうした問題の存在を、 わたしはかねてからうすうす解していましたので、 つぎのように考えることによって社会理論をかたちかくるう、としました。

く社会的なもの>と社会理論とは、相互に外在しあうことができないでいます。 互いに分離されることのないます。 互いを与みあっています。 互いが互いのなかに、 あるようにみ之ます、つまり、 〈社会的なもの〉は社会理論のなかに、 社会理論は〈社会的なもの〉のなかに。 このようなややこしい両者の結びあいの結び目にあるのは、 〈言語〉です。 されゆえ、 〈言語〉を主題的にとりあげる社会理論(だけ)が、 こうしたもつれを切りわけ、回帰性にもとづく困難に立ちむかうことができるでしょう。 〈言語〉は、 〈社会的なもの〉と社会理論との、 根拠をなずものです。

まの概念模置が、きわめてよく以た、一部はほとんどさっくりな形で、Wittgenstein の "言語ザーム" 論の仕事のなかに、見つかるからなのです。(たとこは、「行為の集合性」、「規範」、「規則のシステム」、「恣意性」、「生活形式」、「告白」、なごといった彼の酸念か、そうしたものの典型です。)

を肌ゆと、根合によっては、Wittgenstein の"言語か一ム" 添は、く言語〉 派社会等の刀強い味方として動いてくいるのからしいません。ところが Wittgenstein は、かよを"言語か一ム" に関して理論なるものが成立する余地を みとめてあらず、理論を否定するような発言をくりかえしています。これは、無関できないことです。なでなら、もし彼の主張が正しいなら、社会理論は試み みられる前から失敗を宣告されてしまったようなものですから。この発言が、他の誰ならいざしらず、はかならぬ Wittgenstein のものであるだけに、めたしは "言語が一ム" 論の内実を見きわめてかく必要があるのです。

こうして、hunnula Wittgenstein とともに、彼の"言語ゲーム"論の首題をあとがける作業へと、おもむくことになります。



\* 9

Wittgenstein の思想を理解しようと思之ば、彼の故奇な生涯と、一風変わったひととなりとをのみこんでおくことが、欠かせません。ただ、ここではされをかえりみるまでのゆとりもないので、最も代表的な Malcomによる伝記の名をあげておくにとどめましょう (Malcolm [1958=1970])。この書物のいまいま

とした壁致は、生前のWittgensteinの姿を、彷彿とさせて余りあるものがあります。

\* 10

よく知られているように、Wittgensteinの仕事は、斯朗と後朝とに分かれています。 前期を写像理論、後期を『言話ゲーム』 論と揺散づけることができるしようが、この両音はみたとこる、いちぢるしい対照をなしています。 1930年(40オ)ごる蓄想したと思われる『言語ゲーム』のアイデアは、その後ふくらんで、後期の中心思想としての位置を占めるのですが、その内容は、彼の前期の主張にくらべてするなお、明らかにされないままにとどまっている。というのが現状のようです。

"言語ゲーム" 論の解明を、その継承も、いっこうなかばかしくすすんでいないというのは、どうしてでしょうか? それには、いくつみの理由が考えられるす。 Wittgenstein はしばしば、難解かつ晦丧であるといめれます。 それば、彼の思想が、通常の哲學的な土壌からみて特異であり、 特定の生行 直をもたたい独自のものであることに、由来するでしょう。また、 ちばの床とんどが生前な出されなかったこと、 わずかに出版された 『論理哲学論考』が、 新期思想の集成であるために、 かなって Wittgenstein の全線を隠蔽するようにはたらいてしまったこと、 もあります。 さらに、 後期の 毘索は、 ケムスリッ 下での彼の演習を通じていしづつ明かよれていったのですが、 その出席言や男子にちげ (彼

にくらべいば)凡庫でありすぎたためた、彼の思想を十分に理解することができたかった、という事情を、加わっています。(しばしば2のようなとりまきをうみだしてしまうのも、天才の特徴です。) Wittgenstein は、こうして自分が誤解されてゆくことを極度に迎れるあまり、草稿や講義ノート類の公刑を許さず、彼の存在は2のためますます神秘的なものとうけとられるようになりました。

Wittgenstein の潤習で数 こうけた Anscombe らの直 第子にちば、Wittgenstein の 思索の 発展 を、数理 - 論理哲学から日常言語 批判八と 転回していく ものというふうに、 あさ とているようです。 こうしたみか た を、「正統」 的 年見 配 と言ってかきましょう。 Wittgenstein の F 論 を 回 に 一 時 期 大 きく 整 き いた 論理 実証主義 Logical Positivism の 運動 にかか かるく々の 理解 も、上述の 見解 と近いとみ ちいます。 こうした「正統」的 年見解からすると、 Wittgenstein を 理解する 鍵 は、 Frege ヤ Russell ら 数 理 ー 論 理 哲学 の 失行的 ち 結 研究 を 用 指 査 する 作業の な か か ら 見 出 さ れ る に る う、 と 予 想 さ れ る ことに な り ま す。

しかし、 最近発表されたより苦い世代の研究首らの Wittgenstein 理解には、 こうした「正統」的丘見解に真正面から製論を呈するものがあります。とくに Janik-Tourmin [1993=1998]は、大川に注目に値するでしょう。これによりは、 WittgensTein の知的な営み、哲学上の星降は、彼の出身地である Wien の知的 安同体を頂景とするのでなければ、いさまかも理解できないのです。当時、世 紀末から第1次大戦までの Wien は、 沒落しつつあるオーストリア=ハンかり 一帝国(カカーニア)の、関熱と衰敗のないまぜに左った文化の坩堝でした。 この世界の中心、創造の小阜笛は、20世紀を基本的に規定する創造的な営みの **晒出口のごときものです。科学・芸術・文化のあらゆる領域を網路するこの遅** 動を: 菅盲らは「クラウス主義」と命名していますが、Wittgensteinの哲学の 内臭も、このような運動の一分校としてつかまいることになります。 Wien を 中心とするこの知的宇宙につらなった人々の顔がいの多彩さは、まことにおど るくばかりです — Fとえば、L. Boltzmann (統計 ガ 号). S. Frend (着) 折). H Hortz (理論物理学), H. von Hofmannsthal (作家). F. Kafka (作家), H. Kelsen (法学), G. Klimt (画完), O, tokoschka (画家). K, Kraus (班却是). A. Loos (建矩家), E. Mach (哲學首), G. Mahler (作曲處), F. Mauthner (思想象), P.

Musil (下支). P. Rike (詩人). A. Schönberg (斥曲泉). R. Strauss (乍曲泉) G. Trakl (詩人). O Wagner (建頻泉). B. Walter (店陣音). ----。 しかもこれらの人々の多くは互りた知己・友人同士であり. 互りに濃密な影響関係に保, Z仕事をしたのでした。そして. Janik-Tourmin の主張によれば、『論理哲学論寺 ロニとは、このような知的宇宙のあらゆる要素をも、とも簡潔に要約した書物にほかならないのです。

このようなあたらしい Wittgenstein 理解は、たしかに、在来の解釈ではとくことのできなか。 た謎を解明するだけの、 数得力をもっています。 たぶん、 《 思想の歴史に無知な直はとれ を田庵する運命にある》り、 また、 《 思想の取締を 知らない 直は、 同様にとれを護解する運命にある》(Janìk-Tourmìn [1973=1978:28])ということは、 本当でしょう。 したがって、 われわれも、 Wittgenstein の仕事を限こそぎ理解しようとする たら、 当然、 彼の思想の母胎である世紀末 Wienの思想的土壌を、 あらゆるギャンルで探査してみるので あければならない はずです。 しかし、 二肌は、 いまの われいれにはあまりにも仰山な親題です。 とこで、 この 方面につい てば、 との 豊かな取行きを確認しながらも、 ましあたりは Janik-Tourmìn の受け売り = 早わかり で満足することとしましょう。 社会理論と "言語ゲーム" 論の交錯に、 最大の関心をよせる あいれれれば、 ともかく も Wittgenstein の 音述の なかにあらわれたる 限りでの、 "言語ゲーム" 関連の 議論を、 その論理において問題とすることとします。 (その思想史的 取締を 切 関することは、 一切見合わせます。)

こうしてわれれれば、『吉語ザーム』を、〈社会的なもの〉の実態の嫌疑で を跳します。このような定跡の方針は、追われる Wittgenstein の立場からして みれば、はなはだ心外にうつるかもしれません。そして多分、以まのバたWien の知的工壌を計算にいれたう之でもなか、Wittgenstein の仕事を位置させてい る思想的な脈絡から(大外れでないにせよ)少々外れているにちがいないでし よう。しかしそれでもかまわないと思います。なぜなら、『言語ゲーム』論は、 Wittgenstein ひとりのものではなく、はるかに普遍的な議論にと考えられるか らです。彼の『言語ゲーム』論は、『言語ゲーム』に関する、まだまだ末夏成

13

で仮説的存試論(のひとつ)にすぎない、というように考えられます。ですから われわれば、Wittgenstein をとりまく哲学史上の経鑑や、彼のいちいちの論法 には、かならずしもこだめらないこととするのがよるしい。彼はたまたま、も っとも早くきれめて勇敢に、"言語ゲーム"の考え方につきあた。た大胆な知 性である、というように考えるのです。そのかめり、われわれば、彼の"言語 ゲーム"の

雪型を、およとできるかぎりらくらませて、理想にしてみましょう。 彼の議論を、その

命理においてつかみだし、それを経端にまでおしすすめてみ るのです。そういう仕方から、おそらくわれわればをっとも得るところが多い はずです。

をいるばわれわれば、まずどこから手をっけていったらよいのでしょうか? 困ったことに、WittgensTein は、 "言語ゲーム" たついて、ここが決定的だと言えるほどの明代で主とまった記述をのこしていません。 をいば、ひとっには、"言語ゲーム" のアイデマか、彼の存かで徐々に貧々に貧ちつづけでいったからです。をして、もうひとつには、彼が、"言語ゲーム" たついて規定したり対象に的な論述を与えたりすることは不必要だし、不可能でもあると考えていた――とうらしい――、ということがあるからでしょう。「言語ゲームとはこれこれである」という言いオは定してなされず、そのかわり、ちょうと福音でがそうであるように、「言語ゲームはこれこれでない」「言語ゲームはなになたのようである」といった問弦的な言及法が、専ら用いられます。このように、"言語ゲーム" は直格定義されたり論述されたりしていないので、その内実を追究することがむずかしくなっています。 現に、わが国の研究音の紹介論文のたぐいを読んでも、(若しかすると、めたしの読んだものがたまたまとういうものばかりに当たってしまった、というだけのことかもしいませんが、)ばかばかしい説明は与えられていません。

りたしの考えでは、Wittgenstein の "言語ザーム" 論は、前期のいわゆる写像理論と対比すせ、その対照のなかで理解するのがもっともわかりやすいだるう、と思います。 "言語ゲーム" 論は、前期の極端な言語思想の瓦鉾のなかで着想されたものであり、前期の考ええからの反作用によって、自身を組みたてていまました。前期の『論を山と後期の『言語ゲーム』 論とは、たしかに一貫したひとっの強い勤後によって、みちびかれています。前期と後期との見かけ

をはなはだ異なったものにしている語客素は、二の一貫した動機にくらがいばずっと表層的なものです。そこで、前期の写像理論をまず理解するようにっとめ、それとの対比のなかから"言語ゲーム"の考え方をうきぼりにする、という作業を、しばらくのあいだすずめてみるとしましょう。

### \* 12

Wittgenstein 前期の主要首作、『論理哲学論考』(1922年刊)のモテーフと論理構図をあえて悪的しつくし、図式的に表示すると、つぎのようになると 思われます:

- (1) 世界は、分析的である(.ない(. 分析日能である)。
- (2) 言語は、分析的である(、ない(、分析可能である)。
- (5) 世界と言語とは、 写限関係にある(、ない(、 同型対応している)。
- (4) 以上(1)~(3) にあげたことのほかは、言及不能・思思了能である。

かたしの理解がでたらめでないとすれば、『論考』の骨子は、この4っに尽されるはずです。この時期のWittgensteinの考之によれば、世界も、また言語も、(されなりに複雑ではあるのですが)断詮は有限のものです。つまり、その構成素人と噛みくだいていく手続きをつがければ、かならず行きどまりに逢羞します。またいっぽう、世界も言語も、同じ構造をもっています。そのため 両直は、同型的であり、互いに写像関係によって結ばれるわけです。(言語と世界とが同一の構造をを方える理由――それがなにゆえであるのかは、かならずしも明らかではありませんが、たぶんひとびとか、そのようなものとして、世界の場 Bild をつくるからなのでありましょう。ひとびとの行使している言語とは、本質的にそのような像である、とWittgenstein は考えます。\*)

\*ニニでいう言語とは、もちろん、日常言語のことでなく、論理人と理念にさいた言語のことであるわけです。

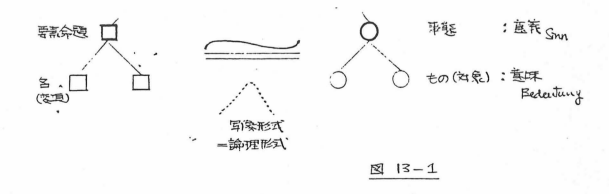
こうして、まってうな言語や思考は、あくまでも世界を礼自身にからわるものなのですから、Wittgenstein は、哲學が固有の内容をもつことをみとめていません。いへは)の内學をよくよくわきまえることによって、ひとは哲学から解放される、とするのが、彼の前期の考え方です。

### \* 13

この少々担っなすぎる前期思想のスケッキを、またに狙ったoc図解してみましょう。

まず、世界は、そのもっとも単純な猫肉素である事態 Sachverhalt ハ、さらに、事態を組みたてる猫契機であるとこるの、もの Ding ない (対象 Gegenstand ハと、分解してとらえられます。ここで、事態と、ものないし対象とが、別々の水準に属すると考えられていることに、注意しなければなりません。ものないし対象は、それとして単独で在りうるわけでなく、向らかの事態の契念であることによってその存立を之ているのです。

たろ、それに即応して、言語においても、要素命題 Flementansatz と、その 契機である名 Name あるいは変頂 Variable とがあります。要素命題と、名ある いは変頂とでは、やはりその木準が異なっています――名あるいは変頂がもの ないし対象をさし、それらを意味 Bedeutung とするものであるのに対し、(字 素)命題は、母態(の成立)をさし、それを喜義 Sinn とするものであるから です。命題は、事態と、写像形式(論理形式)を失有しているので、事態をさ すことができます。ある命題の意義である事態の成立していることが、その命 題が真であることであり、成立していないことが、偽であることです。命題は このようにして、世界に言及します。



いくつかの事態が組みあいすって、複合的な事態となることが考えらいます た,これは、複合命題によって言及することができます。複合命題は、いくっかの要素命題を合成することにより、之られます。複合命題が真であるか偽で

あるか、すなわちとれる夏陰値は、された合まれるすべての要素命題の直像値が判明であれば、さこから計算できます。ひとはさまむまの複合命題をいくちでも形がくってかることができるでしょうが、そのすべてが意義をもっとしても、つれてかれてが真であるとは限らたいのは、むる人のことです。言語が含むすべての命題のうち、ある部分は真であり、現に成立している事態のすべてに対応します。またある部分は傷であり、現に成立していたい事態に対応します。(意義をもたない命題や同語を復のことは、ここでは取かしてあります。)そして、現に財立している事態の全年が、われわれかさこで生する世界なのである、とWittgenduには考えます。彼は、『論考日の冒頭で、つぎのようにのバます:

《 Die Weltist alles, was der Fall ist. (世界とはかくあることの全体である。)》

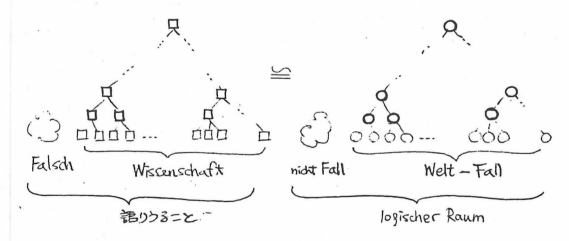


図13-2

成立していることがらの全体は、などっの位階秩序をなします。すなわち、要素的な事態は、一連の複色的な事態や事実を織りなしていきます。こうしてはらいる全体が、世界とよばれています。世界は、成立してもよかった(成立可能であった)ことからの全体 ——これがたばん、論理空間とよばれているもののことでしょう —— の、たませかな部分集合にすぎません。(世界は端的にかくあるだけであって、芝ニには規型が欠けています。ひとはここに、大いなる不条理をか2とることもできるでしょう。) ちょうどとれた対応して、言語の

削でも、真なる命題の全体からなる部分集合――たぶんこれは、学Wiscenschaft とごもよぶべきものだと思いいます――と、然らざる命題の部分集合とがうまれます。として、このふたっか合いまって、「話りうること」をかたちづくります。その中には、逆駆があるしかありません。ことばは、世界とのせでにかいてどの存能を戻っており、このような対応から切りはなさいたことばは、すでに鉛り之ぬことの領域に届してしまいます。

### \* 14

F論理医学論考』が提示してみせた、直語と世界とについてのモデルは、大略、いるのがたようです。ここで検討されている言語とば、案のところ(すでにのがたように)日常言語の夏体掴から抽出された理念的な言語のことですけれども、およと意味のある言明や確実な知識は、残らず、いま語論したような世界との対応をその限拠としているはずだ、と WittgensTein は考えました。をして、このようなモデルを期限とする写像理論にたっならば、在来のすべての哲学上の問題は片附いてしまうにちがいない(自分は事実上その可能性をすでにましたした)と考えて、Wittgensteinは哲学から足を送い、自分設定した哲学の短数を直の外へ歩み去ってしまうのです。もはや哲学には、自分の関心を惹きっけて中国ぬだけの能は、残っていない――彼には、そう思いれました。そこで能は Wien へかえり、遊��の小学校教師をしたり、庭師をしてみたり、あるいは姉の邸宅の設対に2年間もかかりきりになったりしする。(彼には、職業としてえらぶ二とにより確学を汚す気持なが、毛頭ありませんでした。)

\* 15

こうしたWiltgenstein、の前期の思想は、はやくから注目をあっめてきました。 『論を占は衝撃的な蓄作としてうけとめられ、Carmap をはじめとする論理実 証派は、一時期これを聖典のように扱いかねなかったほどです。されに対して 復期の仕事は、多様でとりとめがなく、つかみにくいと、ふつう考えられてい ます。さればその通りなのですが、後期の仕事が理解できないようであればい はたして前期の仕事についても理解していたものやらどうやら、もういちど考 えなおしてみたほうがよいでしょう。

わたしの考えは、こうです――Wittgensteinは、2回、すべてを題けて軟り ました。これは、かろうじて1回かのれの野いをたたかいきるかどうかであく せくしている、並みのすぐれた知性にくらべて、おどろくべき膂力です。 芝し て、 その時員はといえば、 1回目はたしかに、彼は賊ちました。それは、彼が **意気揚々とひきあげたことからも、わかります。2回紙では、どうも勝負がは** っきりしません。彼はたたかけなかばで、気います。勝敗の帰趨は、わいわい の見極めるがきことです。 こいに対して、 との たたかいの 大きさは、 必りでし ょう? 『論志山の作業は、母け値なしに、第1級の大きさをもった仕事です。 なにしる。すべての在来の延学的問いと包みこもうとする。 大風呂敷なのです から。しかし、それにくらべてさえも、後期の "言語ザーム" 論は、途大もな く大きな仕事です。Wittgenstein は、『論考』の作業をすっかり清賞したう とで(あるいは、清質すると決心したうえで)、この仕事にとりかかっているの です。彼にはそれだけの質悟があり、彼の仕事にはそれだけの必然がありまし た。それゆえ、もしめれか川の理解がいきとどくなら、Wittgensteinの後期思 想をつかむことは、決してむずかしくはないはずです。 されは、前期の『論考 占の立場からの逸出のプロセスとして見通すなら、すっかり辻褄が合うはずで す。

では、Wittgenstein は、どういうとこ3に、前期の理論のでしときしみをみ とめるようになったのでしょうか?

\* 16

まず、はいめに確認しておいてもいいのは、前期、後期にかかからないWittgensteinの一貫した傾向がみとめらいる、ということです。といは、たと之ば、言語(の用法)に対する治療的な態度にあらわれている。と言えるでしょう。ことばづかいを正せば、思考も正される、思考を正すには、まず言語に注目せよ、という方針のことです。このような発想の根底には、思考と言語とはともそも一体のものである、という暗黙の前視的な族解があります。こいは、経生ついにくっがえまいることのなかった大円のようです。

言語と思考とが一体のものであるのなら、言語にさきだってすでに事実的な 思考の営みがひこかにあるわけでもなかろうし、またぎゃくに、思考の外側に、 実体的な言語のメカニズムがあるのでもないことになります。したがって、思考を正しい秩序のもとで実現するためには、前期理論のように、言語の用法に関する版格な形式化を追究する必要が、生じます。そして、前期の写像理論をはないたあとでも、哲学的な言説を秩序がHるはずの「哲学的な文法 philosophische Grammatik」を構想するとか、あらゆる思考や行為の秩序を与える現め中である『言語ザーム』を発見するとかいう試みが、つがHられたのでした。

このような Wittgenstein の熱拗なまでの試みは、あきらかに、後自身の思思(思考)を自分でどったか映断に秩序づけておきたい、とするやみがたり衝迫にからいたもの、とみることができます。彼はあたかも、自分の思考のすじみちを自分の思考によって境界がけ、内側からっなぎとめてかく必要に、無意識のうちに追わいているかのようです。

≪かいかいが生において死に取り囲まれているとすれば、われわればまた悟性の健康にあって任気に取り囲まれているのである。 $\gg$ (7:313)\*

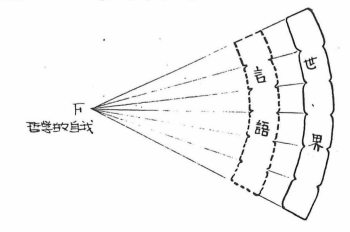
Paucal の警句\*\*を髣髴とませるこの言辞には、むるんのこと、圧倒的た強権的だ。た父のまえでつぎっずに自死したる人の兄をもつ、彼自身の発在へのおされるかのきが、最大限にこめられています。さいゆえ彼は、今世紀もっとも大胆に理性の内と外と遺界とを探査した、最初の知性となったのでした。

- \* (7:313)と畫いて、大修館書店版『ウィトザンシュダイン全奏山の第7巻313 夏をNみする。以下周棋。
- \*\* Fouraultの野気の歴史日の国頭は、Pascalのことば、《人間が狂気じみているのは必然であるので、狂気じみていないことを、別種の狂気の傾向からいう
  ・ と、中はり狂気じみていることになるだろう》(Fourault [1972=1975:71)
  ではじまる、Wittgenstein の「症状」は Paved よりはるかにすすんでいて、
  といほど修長に確之ていられないので、逆にかえって、悟性を信頼しているか
  のような外見とはぶりになっている。

\* 17

ところで、初期の写像理論の考え方では、言語は、それ自身の固有の秩序を もたなり、透明な媒介のごときものになります。なぜといえば、言語のもつ形 式は、すべて、世界の含む形式を(論理的に) 写像したものにすぎないのであり、一切が世界のなかにその根拠をもっことになるからです。

言語と世界とが臭金に対合する、というこの過激な写像理論は、ひとつの主 体――世界の像を世界のなかでつくりだし、この写像関係をいちどきになりた たせるような、世界の中心、あるいは、哲学的な主体――を、要請することに なるでしょう。この主体は、世界のなかにある生ける主体をのではなく、世界 のかたわらに世界とともにあって、世界のすべてを目撃する、仮構の主体です。 言語と世界との臭璧な一対一対応は、いりば、言語と世界とがりたるとこる平 行繞で結びいているようなものです。ことばのいみとは、そのような対応のこ とでした。そこでもし、ことばのすべてがいみをもち、それらことばを使って いかようにも、意味ある命題がつくられる(意味ある思考が遂行される)とい うのであれば、とれら平行線はすべて、あるた点で交叉し、との比喩から見通 しと与之られなければならないと言さるはずです。ちょうど射影後向学が、あ リもしない 1点 (無限遠点) を追加して、議論を曳結したものとするように、 極端存写像理論も、自らを曳結ませるためには、仮種の哲学的な主体を必須と します。(写像関係という)平行網が支わるために、言語と世界とは無理やり 彎曲させられ、そこに生かる虚焦点のごときものとして、 哲学的な主体があら hれてこざるをえません。 言語の全体を世界の全体へと紙びつける思考の営み の中心にこの主体が位置するとされるのですし、またこの主体はひとつでな けいはならないとさいるのです。 (さもなければ) 思考の分裂をさけられない でしょう。) こうして、『論理哲学論をBの 帰結が唯共論 Solipsismus を含 **亙することになる理由も、はっきりしました。** 



21

このようなモデルは、過激でありすぎるゆ之に、維持しがたいと言えます。 そこで、このモデルが Wittgen tein の後期の風索のなかでどのように決賞す るのか、主なモメントを拾ってその様をみてみましょう。

### \* 18

はじめに Wittgenstein をかそったであるうと思われる庭間は、夢高合題のようなものは存在しないのではないか、というでイントでした。

すでドデーゼリンとして示しておりたように(p.16)、任意の命題が反理上、 要素命題へと分解できること(要素命題から合成できること)の、『論考日の 性のひとっです。前期の段階におりて、Wittgenstein は、要素的な命題が存在 するであるウニンモ、かなり素朴に(ということは、よくたしかめもせず)信 じていた節がつかがえます。

≪---- 無限に複点的な事態というのは不合理なものだと私には思わいるのである!≫ (1:213)

《 …… 我々が会題の本来の梅造に近がこうとする場合、我々の命題の梅 所営悪は定義によって介解되販であり、また分解すれぬばたらない。 このことは明ちかである。従っていずれたせよ分析の選擇が存在する。 やこで、この避程はいつかは絶るのか、と問うことはできないのか。 …… (中略) …… 定案の連鎖ないつかはまっと終りとならゆばたらない。 い。 …… (中略) …… とこるでかれわれの争題の意味は無限に複雑で なない。》 (1: 206 f)

事実上有限な思考のプロセスが、世界を明晰に思考しつるためには、言語も、まに世界も、無限に複雑であってはならなり、だとすれば、それらの有限な分析手続きが存在するはずである。つまり、これ以上分解できなり要素命題が存在する――このような順序で、Wittgenstein は発想したと思われます。

しかし、Wittyenstein は、再度哲学研究を志して間もない1930年に、このような考之才を改めたようです。1931年12月9日、彼はっぎのようにWaismannに語っています:

≪独断論的論述に含まれている……(中略)……誤りとは、されについてはい

ずれそのうち向らかの皆が見出されるところの、間が存在するかのように思う、ということであり、この違りは、私の本全体を貫ぬいているのである。---(中略)---かくして私は例之ば、要素命題を発見することは、論理分析の課題である。と信じていたのである。----(中略)---- 私は、いずれそのうち人は要素命題を与えることが出来るであるう。と思っていたのである。昨年やっと私は、この違りから解枚された----》(5:261f)

また、1936年夏ごろのものと思われる断層のなかでは、つぎのようにのべています:

『論理哲学論考』で私がや,たように、人が「畧素文」という名称 を使りたりならば、そしてラッセルにおいては「原子命題」がそれに あたるが、「ここに赤いバラがある」という文を要素文とよぶことが でする。すなわち、その文は真理函数を含んでからず、真理函数を含 む表現によって定義されるものでもないからである。……(中曜)…… …か、ては私自身も「皇全な分析」について語っていた。そのとその 考之方によれば、哲学はすべての文を最終的に分解することによって すべての連関を明らかにし、誤解のあらゆる可能性をとりのぞくもの でなければならなかった。あたかも、そのような分解を果たしうる記 号操作の体系が存在するかのように考えていたのである。そのさり私 の念頭には、ラッセルが定暑詞に対して与之た定義\*のことなどがあ った。とれと同様に、例とは球の概念に対しても、 視覚像をの他を飛 用して定義することができ、そのようにして諸概念の連関、すべての 設解の源泉、 等々が決定的な形で示されるだるう。 と当時の私は考之 た。これらすべての根柢にあったのは、 言語の使用に関する理想化す れた、として設った観念であった。》(3:296)

\*ニの内容については、巨と文は Russel [1919=1954:218-236]を参照。

このような困難に対処する Wittgenstein は、いったい自分の位置を、どこに据之なかとうとするのでしょうか?

Wittgenstein は、 因考が事実上有限であるから、 そいを存りたたせる 要素的 なものがあるはずだ、と速断してしまっていました。しかし、有限であるから といって、ただちに要素に分解する手続きが存在する、と考えてしまうことは ないのです。 彼は、この論に気付きました。つまり、 思考の営みが事実上有限 であるという前提をあくまで維持したまま、要素命題の存在を否定することが 可能です。 (思考の本性を有限なものととらえることにこだゆるところは、まさに Chomsky と対極的です。 Chomsky の生成文法のアイデアは、人間の能力 を文の 無原生成能力として理想化的に抽象することを指いては、ありてませんでした。)

この事情を見易く説明することになると思われる。面白い例をひいておきましょう。『哲学的考察』(1930)の店かで、WittgensTein は、つぎのよう店屋を掲げています。この図は、 関室間にかいて、 可視的な最いの区別が存在すると考えることと、 関室間の重旋性とが矛盾する、というルラドクスを解消してみせるための例示ですが、 要素命題が存在しない理由と、 ちょうご照応する例だとも言之とうです。 使は、こう言います:

《 二の図形が

示すような交 互に黒白の箇 所からなる列 を私が持っ根

ト 旦めいばな

合. 分割を更・

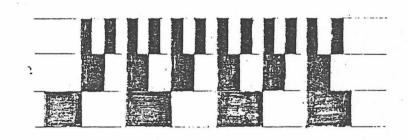


図18-1

でなく私は、黒い箇所と白い箇所をもはや区別できず、徒、之例之は、 R色の帯の印象をもっことになる限界へ達するであるう。……(中略) …… 明らかに我々は区別可能な箇所からなる心りから二番目の別と、 をして灰色一色の終りの列とを持つ。この最後の効において、それが 本当に終りから二番目の列の分割によって生じたことが、一体見てと られりるであるうか。明らかにとうではない。しかし他方、このいり ゆる終りから二番目の列たおいて、とれが可復的にはもはや分割下可 能なことが見てとられつるであるうか。 同じくそうでないともには思われる。 戸がそうすると 可関的に分割される 最後の別は 存在しなりことになるのである。

**総分をもはや耳道的には分割できない場合、この分割を試みること** も下耳能であり、され故このような試みの下外功を見ることも下耳能 なのである。----(中略)----

我々の視野たみける連続住は、我々が非連続を眼にしないことた存している。》(2:202f)

### \* 19

さて、Wittgensteinは、要素命題に対して、それらが互いに独立であるという性質をも想定していました。この独立性もやがて、彼にはあやしいものと映るようになってきます。

前期にあっては、要素的な事態の成立/不成立は、互11に無関係な、独立たことがらである、と考えられていました。

≪ 2.061 事態は相互に独立である。

2.062 ある事態の存立ないし非存立から、他の事態の存立ないし非存立は、推論されない。》(1:31)

もし独立でなくて、一方の事態の成立状化方の事態の成立に依存しているのだとすれば、ほじめの事態は、(たとと論理分析の手続きによって之られたものであるうと)もはや「智素的 elementan」であるとはよべないだるう、とWith

genstein は考えたのでしょう。ですから彼は、 屆話 反復 Tautologie にもとがく 場合をのそれて、 演繹的推論がありうることをみとめませんでした。

ところが、Wittgenstein は、『論考日の考之方では、当然、要素命題とみな さいるような種類の命題が、互川に関立ではないようを例を、みっけてしまい ます。

《 「要素命題」の概念は、いまや以前の意味を全て失っている。

----( 甲略) -----

記述のための複数の独立な座標、という概念。例之ば「をして」によって結合される結合題は相互独立ではない。それらは一つの像を形がくり、それらの連合可能性、不可能性が検査されるがきなのである。
≫(2:137)

≪ ・・・・・・ 込は当時、すべての推論はトートロジーの形に基づいている、 と思っていた。私は当時、推論は、 或る人は二米である、され故使は 三米ではない、といった形をも持ちうる、という事をいまだ見ていなかったのである。このことは、 容素命題は祖互に独立である。即ち、 或る一つの事態の成立から人は他の事態の不成立を推論することは出来ない、という事を私は信じていた、という事と関係している。しかしながら命題の体系についての私の今の所見が正しいとすいば、人は、 命題の体系によって記述せられるところの或る事態の成立から、それ 以外のすべての事態の下成立を推論することが可能であるという事は、 規則ですらあるのである。 》 (5:91)

たととば彼は、色について、慎重な考察を加えています。「このバラは赤い」「このバラは白い」は、ともに要素命題にあたるでしょう。しかるに、「このバラは未り」ゆえに「このバラは白くない」、と考之るのは、かれかれには自明な推論です。ということは、一方の要素命題の真偽が自動的に他方の要素命題の真偽を決定してしまうことを、いみするに方がいありません。これを、どう解すればよいのでしょう? Wittgensteinは、「このバラは赤い」、「このバラは白くない」が、決して同一の命題でもなく、よりとて互いに無臓な命題でもありえないことを確認したあと、つぎのように結論します。すなわち、この

種の 命題は、互いにばらばらで独立したものではなくて、むしる。かのかめは 座標にすぎないのであり、全体としてひとつの体系をなすものである、≪その よう な命題の体系全体が現実と比較されるのであり、一つの命題が現実と比較 さいるのではない》(5:90)、というのです。

このような見解は、『論考』の写像理論の考え方からの、大転検と言うべきでしょう。ここでは、「経験的なアプリオリ」がみとめられています。

世に関する命題が体系をなすのは、色が之もさも体系をなすの之だ、とを之らいます。 斯朝の、写像理論の考え方では、「赤い」ということはがいみをもつのは、 さいがさす「赤土」の実体が、 規実の世界の店かにをなわっているためである、 ということにたるはずです。 さいに対して、 新しい老スカでは、 あるものが「赤い」と呼ばれるのは、 そのものの「赤土」のためではなくて、 そのものが色の体系(ものさし)に 照らして、「白い」とも「黒い」とも「灰色」とも「緑」とも・・・・とも言えない限りにかいて、 なのです。 つまり 「赤い」/「白い」/「黒い」/・・・・とも言えない限りにかいて、 なのです。 つまり 「赤い」/「白い」/「黒い」/・・・・・とも言えない限りにかいて、 なのです。 つまり 「赤い」/「白い」/「黒い」/・・・・とも言えない限りにかいて、 なのです。 つまり 「赤い」 とも「緑」とも・・・・とも言えない限りにかいて、 なのです。 つまり 「赤い」

ことばが世界に言及する仕方が二のような性質をもつのなら、ある成立するとされる事態の存立は、(2の事態に生立って、別箇な根拠で2の存在をえている)ことばの体系と相関的な、相対的な事態でしかないことになるでしょう。

27

ここから、Saussure の記号の価値の理論(いわわる、恣意性の議論)までは、 ほんのひととびです。

ここで註記してかまますと、Saussiate は、後期Wittgensteinの仕事に、少なから必必答を与之に、ときえらいるようです。その直接の証如は、これといって、法外子に尽るだけのものがありませんが、いくつか状況証如に近いものはみつかるようです。まず、"言語ヤーム"を助解する際、各所でひかれるデェスの何。これは、Saussiateが、言語を実在と同一視する傾向に反対するためにあげた例として自名なものです。ついで、言語の恣意性の原理。これは、Saussiate 言語論の中枢にもあたる被念ですが、Wittgensteinは、はじめ記号を任意、willkitzlichなものとよび、のちには言語表現(2:55)や描文法(5:145)の恋意性も主張するようになりました。そして、体系の考え方。色の語彙が体系をなすという発現などは、Saussiate のものともいめて近いものです。なにより、"言語ゲーム"という首類自身が、そとをもっとも、Saussiate らである。と言うがきかもしれません。こうして、Wittgensteinと、Saussiate いるよび、それにひきつづく、種造主義運動)とのあいたには、み過すことのできない、内的な複雑な性がある、と予見できます。

\* 20

さて、このようにして、要素命題をたてる考ええの基盤はすっかりゆらいで、 きてしまったのですが、ここで、直示的定義という仕才が改めて注目されるこ とになります。なぜなら、話の直示的定義 hinweisende Definition によって、 写象理論はその基礎を得、上記の語址判にもか、わらず延命できるかもしれないからです。しかし、いるいる検討と重ねた結果 Wittgenstein は、直示的定義によってことばのいみを与えようとする試みは成立不可能である、と最終的に 論定します。

直示的定義とは、ある語の言及の対象を、個物のかたちで「このもの」として持ちだしてきて、それをその語の意味であると定める、という仕方をいいます。これは、語の哲示作用をのこらず、本質的に言ってその固有名群としてのはたらきに帰するものだ、と言之ましょう。ですから、直示的定義の考之方にもとづく言語理解は、言語と世界とを写像関係にあるものとしてとらえるのですが、そのありかたは、Wittgensteinの『論考』にかけるような写像理論から

は、大きくハだた、2います。『論を日の場合には、16ルージのテーゼ(3)の ように、写像関係の存在が端的に主張される(だけな)のであって、その写像関 係が改めて主題的に言なされることはありません。 (さればともをも、不可能・ である、と考えられています。) と川に対して、直示的定義の与える写像関係 は、外部から観察可能なものです。この写凤関係は、定義という手続きによっ て与えられる関約的な性質のものであり、その関係の外部に基準をもっている す。ですから、二の定義が厳密に実行できることがいえないと、直示的定義の 老之为は立脚点をうしないます。Wittgensteinは、このでイントを衝きました。 直示的定義にちかいような状況に、なるほどわれわれば出くわすことがあり ます――Eと之ば、船の進水式での命名など。しかし、 直示的定義によって直 語のハみを説明しようとする考え方が普遍性をもっためには、その定義が、い nは白紙の状態で、実行可能であることが言之なければなりません。とこ3が これは、臭際不可能をことです。およさりかは3厘元的定義の場合でも、定義 を与えるに生だって、いままごになにを定義しようとしているのか、という点 に関して、ある種の了解をり合意なりが成立している必要があります。 ある回 初を呈示して、"これをXXXハラ"と定義したとしても、いったいなたを定 萎したか、それだけで確認できるでしょうか? その形でしょうか? その色 でしょうか? とれともとの用途でレゴラか?——

《 それゆ之、ひとは、語が言語の中で一般にどのような役割を果たしているかがすでに明ちかである場合には、直示的定義が語の慣用──
意味──を説明する、と言うことができるだるう。だから、誰かなれたくした色彩語を説明しようとしていることを当のかたくしな知っている場合には、「これをくせせア〉という」といった直示的説明が、その語の理解を助けてくれることになる。・・・・・(中略)・・・・・

ものの名を問うことができるためたは、ひとはすでた何かを知っている(あるいは、することができる)のでなくてはならない。》(8:38)

直示的定義をなりたたせるに必要な、事前の了解は、すでにことはかいみをもつような世界であるに、ちがりなり ――こうして、直示的定義による言語の茎

硬がけは、失敗に帰してしまいます。直示的定義は、まったくのゼロからことばに意味と与えるものではありません。それには、それに定行する他の定義やルールが下可欠なのです。(これを、わたしの用語でのがるたら、言語は複範として存しているのに、直示的定義はたかだか言語行使にかかわる複約を実現するにすぎない、というふうた言えます。)

\* \*

直示的定義によって古話を解明しようとする試みの失敗は、どのあたりに原 団があると考えられましょうか? ひとつの題方によれば、それば、普遍的な ものである言語のはたらまを、慰物の呈示による定義から基礎づけようとした ところにある、と言えるでしょう。語ばたしかに、あれこれの週物に言及する 際に用いられるようにみ之ますが、だからとい。て、語の指示する意味内容が 個別的であるということにばなりません。それどこるか、言語というものば、 本質的に言。て、普遍的なものです。たとえば、どのような語でも汎用性をも っています。(まもなければ、言語をもちいる理由はないでしょう。)

言語の普遍的な用法を、本来回別的な直示的定義によって、それでもなんとかして基礎がけ、説明することはできないかと工夫するところから、標本Musterという考え方も生まれてきます。ふたたび色の名を別にとりましょう。まず、白/黒/ボ/… 等々の色の名は、個物である色見本に対して、直示的に定義が下されるとします。(この場合にも、それが色見本に対して与之られる定義である、との了解が欠かせませんが、一応この点は描くとしましょう。)として、標本以外の1まずまの対象が色名によって言及される場合の平当性は、すべてこの色見本を基準にしてたしかめられる、と考えるのです。たと之ば、ある郵便でストが赤いかどうかは、この色見本を持参したうなで、比較によって判定します。ですから、色見本を持ち歩いている場合に限り、かとは色名を有意味に用いることができます。

一このよう な標本が存在すると考えることには、それなりの利点があります。(すくなくとも、 知点があるように見えます。) 向より、こうした標本は、事物としてそこにあるという性質の ものですから、色名を使用する 場合の 客観的 な 基準として なたらくことができます。 もしこうした 標本 (色 見本) が 利用

できないなら、各人は自分の知覚印象だけを手掛りにして色名を語らなければ なりませんから、 果して「赤い」と言っても皆が同じことをりみしているのか …… 第々といった、きわめつきの難問がっぎっぎ生じてくることになるでしょ う。(実際、こうした雅問、私的経験と言語との関係にのいて等々という問題 は、後期のWittgensteinを悩ませつがけます。これについては、のちはどまと めて続じることにします。) このように、すべての言語行使の皆後に、そのた めの基準となる団物(標本)をかくような仕才を、いうないば、言語のメート ル法とよぶことができます。Willgensteinは、こうした言語のメート心法を、 ありえないメカニでムとして無下に下けるようなことを、していません。可能 た言語用法のメカニズムとして底認しています。 彼がみとめたいのは、言語の メートル法が写像理論を基礎がけうるめではないかという見解です。その理由 と直蔵にまとめてみるなら、こうでしょう――言語のメートル法をなりたたせ る原器―― 色見本なり、 標本なり ―― は、 語の意味の外的な規準を与えるよう にみえるけれども、決してそうではない。 標本が規準としてはたらくのは、そ Uがまさに標本であることが、ひとびとに承認さい、 すでに制度にまでなって いる場合に限られる。すなわち、標本は、決して言語の外にある実物(言及の 対象) たのではなくて、むしる、 吉及のための制度の 一部、言語メガニズムの - 部である -----。

《 ----私は、直示的定義にかいては、 野倒 ( 手本 ) たっ いて15何ひとっ語らない。私はもっぱら、 野倒の助けを借りて 言明を行なったすぎない。 瞬倒は記号体系に属し、 記号体系が適用される対象の一つではない。》 (4:154)

こうして、標本が言語の理率とはなり之ないことがわかったのですから、標本を介して言語と世界とを結びっけることも、できないことになります。 標本をたててみることによって、 市示的定義が与えるかに思わいた言語と世界とのあいたの写像関係を再び整理づけなかとうとしても、 それは適わないことが明らかになりました。 -

このような思索を経て、Wittgensteinは、前期の写像理論から決定的にはなれる。 こいまます。

\* 21

以上これまでの考察(\*18-\*20)によって、写像関係は言語のハみを与えるものではない、\*200 といます。では、ことはをいみあるものとしているのは、写像関係(世界との対応)でないとしたなら、いったい何でしょうか?

直武に言之ば、こうなりましょう――ことばのもついみは、されが言及する「世界」の側から与えらいるのではなくて、されが行使さいる「メカニズム」
そのものによって与えらいるのです。そのようなことばの運用のきまりを、彼は文法とよびます。

≪ 文法におけるひとつの語の場所が、その語の意味である ----- ≫(3:
70)

《 意味の説明は、語の使い方を説明する。その言語におけるその語の 使い方が、その語の意味である。

文法は、その言語におけるさまざまな語の使り太を記述する。

Lたがって言語に対する文法の関係は、あるゲームに対するそのゲームの記述、つまりそのゲームの規則、の関係に似ている。 $\gg$  (3:70 -71)

(実在的な)世界から切りはなされて、なおかっ有意味に使用される言語は、 とれ独自の秩序 —— 文法 —— と折たなければなりません。この文法は、 立!!!! みご、ゲームの規則に祖当します。

このように議論が転回していくならび、われかれはふたつの庭間を抱くことになっても不思誘はないだろう、と言えます。まず第1は、このような文法( たいし規則) の本庭は何であるのか、という疑問。第2に、言語や思考と、世界や事実とのあいだの調和をどのように考えようとするのか、という疑問。言語が単なる世界の影なのではなく、世界の自立した一契核であることに気付く 以上は、こうした疑問に賞を向けることはもうできないのです。

世界と言語とを結びつけていた写像関係状態でるようにほると、その一方の極(言語の側に結びいる虚無点)であった(哲学的)主体もまた、初期の暗氷 静的構図の安寧から揺りかこさいてしまうでしょう。二二で主体(主観)の概念状根本ならくつがえさいます。はじめ主体は、言語の写像関係を成立たせるような、静態的な哲学的主体にしかすぎませんでした。そいにかわってここでは、言語にその意味を与えるものである、用法の主体、すなわち、規則にのっとって言語を行使する主体が、登場してきます。(このように言語と不可分であるような主体という考え方は、新批評などを経過したわいいいにとってはもはやもの珍らしくはありませんが、Wittgenstein、より以前にはそいとしてとりあげらいることさえまいでした。)

ここできず問題になるのは、わたしの用語でいえば、人称構造――言語行使の生体を中心あるいは非中心とする自他関係の猫図――であると思わいます。

初期の写像理論では、当然のことに、この固有の人称構造は言語から脱落しておりました。 さこで、分析可能な客観的世界というものがはっきりした戦郭を持たなくなってしまい、かわって言語行使の主体が登場してくるにおよんで、たと之ばつぎのようなタイプの発話に Wittgendein が注目し、こだわりつづけることになったのも、当然だと言えるわけです。

低がこだわったのは、「私は歯が痛り」というような、私的経験にかかわる 発話です。このような発話は、言語に属するものでしょうか? (誰がみても そう見えます。) そうだとすれば、この発話はいったり、どのような意味をも つのでしょうか?

\* 23

非常な紆余曲折の末、Wittgensteinの敵をしてやまぬ考察がたどりついた結論は、つぎのようなものでした。すなわち、「私は歯が痛い」というたぐいの発話によって、われわればけっして、私的(極私的!)な体験を他首に報告するということをしているわけではない、ということです。

運岸の(通用的な) 考えオによると、われいればめいめい、 く歯が痛い〉という体験を、確固としたものとしてまず持っています。こうした体験は、言語に生立って、(言語とは独立に) かれかれの内面を構成しております。そして

そののちた、言語という慣習的な制度に頼って、それを「私は歯灰痛い」というふうなスタイルの言表として、発話し、他首に伝達したりすることができる、 というわけです。ところが、このように素朴で通用的な言語理解は、 徹底した 批判に到底たええません。

「歯が痛!!」という言明は、そのそとに、対象的な言及可能な領域をともっていません。すなわちこの発言の!! みも、写像理論流にあるできごととの対応において理解することは、できな!! 祖談なのです。 これは奇妙に感じらいることでしょうが、しかし論理必然的な原結です。もしこの種の発話において写像理論の福田を維持しようとすれば、(!! まや主体は沢山の語る主体(「私」)のあいだに分裂してしまって!! るのですから) ことばの!! みは本来的に成立たなくなってしまいます。(たととば他皆か名自ら「私」とよぶことからして、!! みがけっきりしなくなります。)

こうして、各自の内面を相互に伝達しありょうな言語は、成立不可能です。 内面に関しては、外界のできゴとの場合にもちだした色見本のたぐりを採用することも、ですません。なぜなら、《サンプルの同一性に対する通常の [判別] 基準が二の [私的経験の] 場合には通用できなりから》(6:333)です。 そこで Wittgenstein は、われかれの常識を支配している発現の転換を仕向けるように、強いられます。つまり、われわれば、言語ゲームに得まわれる限りにおいて、私的体験ををれとして持っようになるのだ、と考えてみるのです。私的体験を報告しあうという言語ゲームだけがある。とするわけです。

《「歯痛」という語を使って抜々が行なうヤームは、我々が歯痛の表現 ^と呼ぶ振舞が存在することに全部依存している。》(6:336)

※「では、私は赤ん坊のとき『歯痛』とは歯痛の表出のことだと習ったというのか」――いや、私が割ったのは、好る種の振舞を歯痛の表出と呼ぶということである。≫(6:341-342)

《 一つの体に棲むエゴという関急は捨てられぬばならぬ。》(6:320)

(最後の引用文が、Descutes とその伝統からの記別宣言のかたちになってII ることに、注意してかきましょう。) \* 2

二二で未さ肌をのは、伝統的(正統的)な主室図式に対する根頂的な番かし 一質がさ肌です。Wittgenstein は、《由式為と向から向まであがこべになって いる 哲学》(6:321)を構想しよりとしました。 さして彼は、唯式論的な主体 とともに、この主宮図式とのものまでをも、 濕船の水と一緒に押し流してしまった、と言うことができるでしょう。(5 なみに、 西欧母園の運綿を、 アラトニズムに対する人 マライズムの関連を配(時関)と、 かりに 概括することが計 ゴ肌るなら、 Wittgenstein というユダヤ的知性が、この哲学的断層にかいても とのひとつの無頭をあらわしている。 と考えてもさしつかえないかもしれません。 この人プライズムの現外的 踏形 怒として、 構造主義があり、 社会学主義があり、 との他股領域の循流派がある、というわけです。) 主体はもはや、 言語 のうしるに デンと控えているものではありません。 かてって、 言語の営みのあ

\* 25

いる、私的体験の報告に関連させてのべた転回が、それ以外の言語行為についてもあてはするのは、当然のことでしょう。意図であるとか、予理、記憶、命令・顧望などは、いずれも、言語によってうみだされるたぐいの、私的なできごとです。これち、かれかれの言語の営みに付随するさまざまの人間的行為は、言語を成立たせる結理則のなかではじめてそれとしてあらしめられているということが、同様にWittgendeinの検証によりたしかめられます。彼のこうした作業は、とりとめのない、一見きわめて敬漫な印象を与えます。しかしとれば、日常言語の海理や作動を明らかにするという、日常言語に関する経験的研究なのではなくて、なるかに深刻な含意に薄かれたものです。すなわちをれば、かれかれが言語ゲームに突く唇まかれ、その外側にはいかなる言語的活動の余地をも持っていないこと、われかれの主体性が言語をはないたその外側には存在しなないことを論証しつくさんとする試みの、一齣一齣にほかなりません。これらひとつか言語ゲームが言説(中思考)の主体をつみだしています。発話のひとつひとつは振舞いであり、それがゲームの現別によって秩序づけられ、その秩序のほかに、統合的なものとしての主体がかすかに示されてく

ることになるわけです。

Wittquistein が身をもって海じたように、伝統的な主室図式たのっとったずま言語と世界とを整合的に考え扱こうとするがみは、かたらずどうしようもない階略に更加する。と言えます。しかしやこから脱する途がただひとつ、言語(ザーム)をいれば新しい(酒)主体として発見する。という仕方に限らいるわけではありません。メタ理論のような、言説の階層性を承認するならば、主窓図式を保、たままで、いくらでも予慮をのがいることができる――ゆくとも、そうみこます。むしる大方の論音は、そうした行き方を暗々裡にどこかで採用していると考えらいます。しかしこいは、Wittgensteinのとるところではありませんでした。なでほらさいは、完ま主体を悪無限的た後退させてしまい、進げ水のように空疎で抽象的な哲学的主体をどこかにうむだけであって、決してこの世界とこの言語に零年をとろうとする態度でない――たばんそう、彼には思わいたからでしょう。彼は算法を憎み、向ものからも進むしようとはしない人です。そうした季直な大胆さか、彼を言語ゲーム論人とこしむけます。

\* 26

言語はこうしていまや世界とは区別され、世界とはまた別の固有秩序をもつことになりました。 さいでは言語はどのようにして、 さいとは異なる秩序をもつ世界にかかわり、 世界人と言及し、 その真理を表明できるということになるのでしょうか?

世界の秩序は、言語のなかでは、仮説として組みたてられるだろう、と言えます。

≪ 仮説は命題を形づくるための法則である。

仮設は予想を形がくるための法則である、と言ってもよ!!であるう。 ≫(2:389)

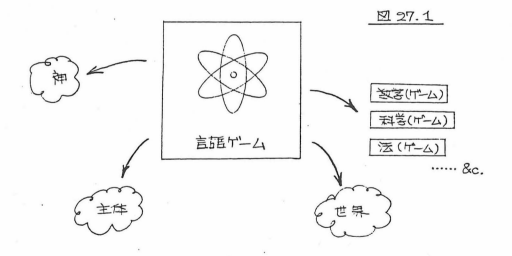
すなわち、言語は世界と相即することがアプリオリに定まっていたりするカロでは、いかなるいみでも、ありません。言語的メカニでムは、それ自体の性能によって、世界人と向かっていくのです。ある適中をめずしてこのメカニズムからくりださいるのが、予想を担った個々の命題であるというわけです。言語

のメカニズムは、このように世界にかかわる人間の振器の実態をなす目のです。

\* 27

このように後期のWittgenstein にあっては、言語が世界と括抗するに足るだけの実在性を獲得する、といえます。リヤむしろ、言語は、人間に対して、くらべるもののないほどの現実性を与えることになった、と言ってもよいこしょう。 言語が一ムとは、そのような至高の現実性のことです。 こうした言語(のメガニズム)によって、われかいのしる主体も、また客任(すなわち世界)も、われかれに与えられるようになるのです。言語が一ムが、すべての実在をつくりだします。

わいいいのしるすべては、 言語ゲームには。 てつくりださいます。 すべては 言語ゲームであるのです。 (ニいを、創造神の今日的形態とみたてることも、 あながち的外れではありません。)



\* 28

言語ゲームはわれわれの生活がまさにそうであるように多種多様ですから、 さまざまの無殊なゲームを含むことになります。数学のような純粋な一領域も また、あるひとつの言語ゲームを構成する ――当然にも Wittgenstein は、こう 考えることになります。それでは、数学は、言語ゲームとしてはどのようた特 異な教序をそな之ている、と考えられるのでしょうか? 伝統的な理解によると、数学は、われれれの存在や世界にも生行するような、特別の領域でした。そのことは、kunt の生験的論理学の悪之方をみても、また、論理の上位審級をみとめる主派の論理研究の悪之方をみても、明らかなところです。それに対して、言語ゲームの悪之方は、そうした特別の領域や上位 霊級といったものを、決してわれれれの活動のなかに認めようとはしません。 すべてと、言語ゲームという回列木準にひき下るそうというのです。 彼は言います。

- 《 数学の内部ではずべてのものが算法(アルゴリズム)であり、いかなるものもその指示対象をもたらい。われかれが言葉によって数学的事物にかんして語っているように見なるため、それが指示対象をもつと思える場合でも、ちがう。われかればそのさいむしる、まさに二川ちの言葉によって、ある算法を構成しているのだ。》(4:332)
- 《 算給は数の文法である。数の確々の種類に関係する算情の規則のみ び、数の種類を区別できるのである。》 (2:165)
- ≪ 算件は数について話をするのではなく、数で仕事をするのである。

  ≫(2:165)
- ≪ 数学は計算であり、したがって、本質的にいかなるものについても 扱わない。それゆえ、メタ数学は存在しない。 $\gg$  (4:79)

たいずに対する批判的を長としては、たとえば、(2:146)をみてください。

. \* 29

ところで、20世紀初頭以来、数学界の主流をなす議論においては、数学の公理論的な基礎づけが、ひとつの中心的なテーマとなっておりました。Cantor以来の(素朴)集合論は、さまざまの育理にみまわれましたが、それはRussel流のタイプ理論によって、一心間正されることになります。また、二の関連から、数学的体系が矛盾を生じないものであるのか否が太安。二人で検討され、Gibtelの不完全性定理という形で絶蓋します。(これはたしかにわれわれにある解決を与えましたが、その解決とは非深なものをいつものこしておくとい

ウニととほぼ等しいのですから、見方によってはななはだ絶望的な終着です。)とこるが、こうした大方の協論の流れに対してWittgenstein、の言語が一ム論が示した象度は、ヤヤ特異ならのでした。彼によれば、数学の現代的圧極成らめぐる議論は、いずれもナンセンスにほかなりません。なぜなら、芝れらの言え方というのは、数学を、ある言及の対象(数学的対象)をもつもののように理定しており、芝れた対して言及しようとする記号体系をなすものとして、数学を理解しようとしている点で、提っているからです。

Wittgensteinによれば、数学的対象というものは存在しません。数学は、純粋なことばづかりの体系です。たと之イヤア的なものとしてであれ、いかなる数学的対象というものも存在しませんし、もちらん、無限ということもありません。数学的帰納法も、無限公理も、いわんや無限集合論も、すべて誤解の産物であるというのが、彼の結論です。無限は、実在するわけではありません。ただ、わいわいによって志向的に無限であるとみなさいでいるという事態があるだけなわけです。

ちょっと注言すいば、この「対象の実在を指定する志向性」という考えるたは、Husselからの添からぬ影響がみてといるように思わいます。両者の直接的な交渉の有無(あっても不見識はないが、多分なかったるう)はともかく、その仕事は互いに繋くほど近時してあります。ことに数学批判に関しても、Husselの の F 条向学の起源』(1936 年稿、1954年刊) ―― こいば、G&delの定理や非ユークリッド後向学の発展を(多分、本質的でないという理由で改意に)無視したうえで、条向学(ないし数学)の生みと展開を、生活世界という根極的な出来事を前程にした間主体的な液及(無歴史)として描述しようとする書物です――と、数学=言語が一ム説とのあいだにば、叫二つと言っていいほどの英風の首眼がみとめらいましょう。この内実と含意を明るみに出すという作業を、趣味あるテーマのひとっに思わいます。

\* 30

Wittgensteinの数学=言語サーム論は、きわだって反プラトニスム的であります。彼のような極端な立場はふっつ、厳密有限主義とよばいます。(もちるんこのような立場にたっ人は、まったくの少数派です。)

- 《集合論は、存在している(そしてこれのみが可能な)シンボル体系に代之て存在しないシンボル体系を見かけ上前提するが故に、譲っている。それは仮想的なシンボル体系、従って無意素なこと、の上に携等されている。≫(2:283)
- 《全ての命題や全ての関数に関わる命題は、モンモと不可能である。
  》(2:194)
- ✓ ひとはあるもの ― 存在 ― を証明することができると信じる。その結果液は、証明とは独立に、その存在を確信してしまう。(たがりに独立した ― したがって定理からさえも独立した ― 証明という観念!)実際に存在とは、わいわいが「存在証明」と呼ぶもので証明したそのものにほかならない。》 (4:196)
- 《 われわれば、存在証明にかんする自分たちの概念と切り離して、存在の概念をもつことはない。》(4:197)

つまりされば、(たと之イデア的にであれ)存在する数学的対象とれ自体の存立を一切みとめず、されをただ、われかれのゲームのたわむれのなかでつみだされる仮説的な対象としてだけ、みとめようとするものなのです。

数学を方法論的に批判する試みのなかで通常も、とも過激な立場と考えらいているのは、L. Brouwer らによる「直観主義」でしょうが、Wittgenstein はこれに対してもまったく批判的です。それはたとえば、(4:196)をみればよくわかりますが、要するに、彼らもその批判の対象となっている人々と同じで、実際その証明を実行してもいないものを証明とよんでいるではないか、という二とのようです。

\* 31

Wittgensteinの議論はどのように受けとられているでしょうか? 論百のなかには、 "Wittgenstein は、 Gtödel の定理をよく理解していないんいゃないか?" などと言う音もいて、一般に評価は芳ばしくないようです。 また、 彼の主 衆をうけいれると、 われわれは、 現在われわれがしっているような、 実数論も、

無限集合論も、解析等も、位相論も、……つまり今日「数学」という名のもと に一括さいている内容のほとんどすべても、失なってしまうことになる、とい うこともあります。ですかち彼の主張は、数学書にとっても、数学基礎論書に とっても、格別有難い内容だというわけではありません。

しかし、Wittgensteinの厳密有限主義が、論理一贯した整合的土投である(ことができる)かどうかということは、以上の事情とはまた別のことです。したがって、彼の主張を内圧的た理解しようとするなら、数学盲の反感をすべて割引いて考えねばなりません。 セレスわたしは、Wittgensteinの立論でも、(数学を基礎づけるかどうかは別として)いゅうぶんに行けそうに思えないではありません。

しかし今や私はここで野る重要な注意をしておかねばならない。それは、矛盾は、それが現にそこにあるとき、そのときにのみ矛盾である。という事である。人は、あたかも誰も見ていない矛盾が始めから公理には潜んでいる可能性があるかの如く、思っている。----(中略)-----

私の思うに、いっか推論は矛盾に到ってしまわないであるうか、と 問うことは、 その矛盾を見つけ出す オ 法 が 私 に 与 え ら れ て い な い 程 り . 全 く 無 遺 味 な の で あ る 。

私がゲームをすることが出来る限り、私はゲームをすることが出来。 として、すべては整然としているのである。》(5:170)

二のように彼は、矛盾に関して、きわめて集関しておりましたが、それ水厳密 有限主義のなせるとこるであるのは、明らかです。 彼は、数学が、本質的に関 がれたものであり、つねに逐行中のものであると考えました。数学は閉じた体 気ではないのですがら、その住気に付随するとされるような無矛盾性を領菌す る雲もない、というわけです。 (もっとも、彼の立場が本当にいともたやすく 予盾を処理してしまえるものたのかどうかは、115% よく考えなおしてみるながよいかもしいません。)

\* 32

Wittgenstein はそれでは、論理や数学トついての特徴的な問題、すなわちその普遍性や強制的な性質を、どのように考えていたのでしょうか?

彼によれば、論理とは、言語ゲーム た関する記述です。言語ゲーム た関する記述です。言語ゲーム に関する記述です。言語ゲーム に関する は、言語ゲーム とり は、言語ゲーム とり はいまする とっしょう はいまっしょう。

「数学的対象」は存在しないのですから、そのような数学的対象に関する仮設として数学を営もつとするわけにはいきません。これが経験科学のように向かある経験的な対象を扱う仮設系であるというのなら、その仮設系を組みたてるための勝手なルールとして、どこかから論理をひっぱってきたとしても、筋は通るでしょう。しかし、そうではないのですから、数学やさいをなりたたせる推論(証明)を、なにかアプリオリな「論理」で基礎づけることは、できません(まったくいみをもたない試みです)。では、数学や論理をそれとしてあらしめているものは、何でしょうか? そこに、社会的な根拠としての、習慣、生活、知度人の目配りとい、たものがうまれてきます。

- ≪ 論理的法則はもちろん〈思考習慣〉の表現である。しかし、また男 まするという習慣の表現でもある。すなわち、といば人間がどのよう
- た思考するかを示すが、また、人間は毎を「思考する」と呼ぶかをも示す、といえる。≫(7:92)
- 《 ~~~ どの証明も特定の記号使用人の II 的 は信仰告白である。》(7: 166)
- 《 ---- なぜ私がそい (=転明) を正しい推論をして承認するなとハウ ことの根拠は、 証明の外にある。》 (7:167)

- ≪ ----- 数学はどうせ人 類学的現象なのだ ----- 》(7:357)
- 《 論理的推論とは、ある特定の範側に従えば正当化されるが、その正当性は、他の向ものにも依存しないような移り行きである。≫ (7:394)
- ≪ 数学は規範の網を構成する。》(7:384)

ニニで、「習慣」「告白」「外」「別度」「人類学的根象」「規範」などの許語に注意してください。ことに、「告白」「外」「別度」はほとんど Foucault を準備するようね形で用いらいている点が、注目に値します。

\* 33

論理は、そい自体として存在できるような実体的な秩序ではなくて、あいこ いの言語ゲームの属性であると主張さいました。ですから、論理さのものを対 気的にとりあげ記述することは、できないと考えらいるでしょう。

- ≪ 言語ゲームの記述は、ことごとく論理学に属する。》(9:22)
- ≪ 私は、「論理は結局記述されえないものである」という主張に、ますます近づいているのではないか。言葉を語る営みを注視せよ、さこに論理が看面される。≫ (9:126)

どのような論理にも、か及らず言語ゲームが失行しています。ことさら論理を 語りださなくとも、されはすでに、言語ゲームとともに実現されています。論 理は言語ゲームを基礎づけるだけの資格をもっていません。言語ゲームが、す でにとにかく営まれている、ということがまがあるだけなのです。

\* 34

こうして、彼の言語が一ム論は、ますます社会(科)学の領分に接近していくように見なます。 されば、あるいみでは、文化の相対主義であり、文化(固有の人間領域)がいかなる基礎づけも与えらいる余地のないまま歯室に浮いている、という酷薄な認識であり、 構造人類学の发駆であるとさえをえるいないわけではありません。

Wittgenstein の言語が一ム論に関する注目すべき影響関係を整理するならば、

つぎのように書けましょう。



Chonisky との関係についてだけ、少々注記してかきましょう。Chonisky の生於 文法のアイデアは、基本的に、Wittgenstein の仕事のほかにみつけらいる。 と旨 うこともできさうです。 なぜたら、Wittgenstein は、Chonisky の基本的な発 型―― 耳能な言語をうみだす文法、 差りうることの直部分集会としての言語。 を いの内側からの境界づけとしてのアルゴリズム、等々――を、すでに駆使しているからです。 Wittgenstein がこうした講論をすすめていたため、ひとつの地平 が用意されたわけで、 そのいみでは Chonisky は Wittgenstein の圧倒的な影響下にあります。 もちるん・Chonisky は 厳密有限主義など状らないで集合論に依如 するわけですから、 祖遺点はいくらでもみつかります。しかし、 両面が、 吉括に 注目することを手掛りた、 今日の近代的理性の告座をすらすところに思想の生命をえている点で、 互に大運するところがあるといえましょう。 この2人の ユダヤの地性のあいだに、 予期以上の 天昼頃をみつけだしていくというのも、 興味心かい土気だと言えます。

\* 35

こうして、言語(ゲーム)を秩序がけるものは、「習慣」「制度」「規範」、……
と規定されるに至りました。つまり、なによりも現実的なものである。言語が
ーム。はまた、く社会的なもの>でのものでもあったわけです。このようなく
社会的なもの>、言語が一ムの本態を、Wittgenstein 自身は、みずから、生活
形式 Lebens form とよんでいます。この用語にわれわれば、Hussen)の影をみ
てとることもできるでしょう。われわれが現におこなってしまっている生活の
形式、この Dwzkheim 的ないみでの社会的事実が、数学を含め、われわれの思

ちや主体性や社会制度のあらゆる現象性をうみだす根本×カニズムである。と
いわれたわけです。それは、社会的現実の生成器と言ってもいいでしょう。わ

れかれの日常言語や日常生活は、このとき Wittgenstein のなかで、至高の現実性としてのいみをもちはじめています。 されが、もっとも基本的な言語ゲームのまとまりであるからです。

\* 36

ところで、日常言語や日常生活に対する目配りは、急にあらかいてきたわけではなくて、はじめからWittgensTein の議論のなかでないとして然るべき位置を与えらいておりました。(つまり無視さいていたかけでは、ありません。)
初期写像連論のなかでは、つぎのようにのべられています。

### 《 四.00= ---- ( 中略)----

日常言語は人間という有機体の一部であり、 そしてこれに劣らず複 鞋である。

日常言語から言語の論理を直接読みとることは人間には不可能である。

言語は思想に変装を施す。即ち、衣装の外的形式かり装われた思想の形式を推論することはできない。何故なら衣装の外的形式は肉体の形式を認識させるのとは全く別の目的に促って形がくられているからである。

日常言語の理解のための暗黙の取り決めば非常に複雑である。》(1:45)

≪ 私は日常の命題の曖昧さを正当化したいだけである。というのもそれの正当化は可能だからである。≫(1:248)

徒が多川た川二とは、こうでしょう――日常言語 Umgangssprache は、たしかにじゅうぶん秩序だったものであるけれかも、論理的要簡以外の皮質物によってあまりにも核類なものにふくれあがって川る。だから、抽象による埋置化とださないがあり、その論理関係をつかみとることはできない――。『論理哲学論考』こそ、このような抽象化の産物でした。そこでは、われわれの行使する言語の向こうがわた、それとば知個に論理的な世界の存在することが、まだ信じられています。

\* 37

しかし、初期理論A)の抽象化、理想化が失敗したあとで、そのようほ試みは放棄されて、日常言語、日常生活を収自身が中心的な位置を占めるようになります。後期の理論では、日常言語と理想言語との区別はなくなり、 すべてかえた的 類似をもっひとくさりの言語ゲームにつらなるものとして、 同害に多察されます。 それちはひとしく世界を描出する、りやむしろ、世界を形がくっているわけです。

私が思うに、我々は本質的にただ一つの言語を持っているだけである。としてそれは日常言語である。我々は失ず初めに、或る新しい言語を見出す、あるいは或る記号法を構成する、という必要はない。そうではなく日常言語は、我々がそれに付蓄している不明確さを取り去ってしまえば、すでにそれこそままに言語なのである。≫ (5:61)

《 ------ 言語において人間は一致するのだ。それは意見の一致ではなく、 生活様式の一致なのである。

言語による意思疎通の一部になって113のは、語定義の一致だけではなく、 (非常に奇妙に響くかもしれないが) 詰判断の一致である。 》(8:176)

- 《 ------ 根拠を求める営みには終点がないかのようである。だが、根拠なき行動様式、それが終点なのだ。》 (9:35)
- 《 人間の行動はどのように記述できるだろうか? ただ、色々な人間の行為について、それらが互いに入り組んだ仕方で群がっている様と 値写することによってである。ある人が今為したことや、個々の行為 ではなく、人間の行為の群れの全体が、すなわちわれわれが個々の行

為をその下にかいてとらえる狂景が、われわれの判断、概念、反応を 決定するのである。 $\gg$  (9:352)

このようにとらえらいることになった書館ゲームは、さいをさらに別のものによって説明したり根拠づけたりできるというものではなくなってしまい、ただすでにここにあってしまっているという端初的な事実性そのものとしての答を現わしている。とみることができます。

\* 38

言語ゲームの考えなび、当例は、Wittgenstein 双自分の母素を削期の思考径路からずらすためにことさら用いただけの、仮設的な概念と言ってもいいようをものでした。しかしをいば、彼の思索のなかごどんど人膨らんごしだいに大きを場所を占めるようになってゆき、とうとうしまいには彼の思想全体を含みこんでしまった。とも言之ます。言語ゲームは、それが社会的なものであるという実態を徐々に明ちかにしていくのですが、そうするとついには「言語ゲーム」という名称のもとには以まりきらず、「生活形式」、「行動様式」と呼びかえらいたりもするようになってゆきます。

わいいいは、そのような生活形式のアイディアに、Wittgensteinのうちに潜む Dwikheimist の認をみる二ともできるかと思います。たととば、集合性や集合的な主体に関して、ほとんど Dwikheimi に搭近するつぎのような言明を使しあてる二ともできます。

≪ 無人かの人びとが、ある一つの意図をもち、されを実行に移すのだが、彼等の一人一人はその意図をもってはいない、ということをปெ像することはできないだろうか。このようにして、政府は、誰一人としてもたない意図をもちうるのである。》(9:193)

主体の散念が言語が一ムに吸収さいたこと、言語が一ムの実践が社会的なものであること、を考之併せると、このように集合的な過程がある(集合的な)主体を結成と主張されるようになるのは、むしる当然でしょう。

\* 39

言語ゲーム論は、どのような批判監査と信びつきつるでしょうか?

言語ゲームという理解は、わいいいのしる(社会的)限度をすべて相対化する絶対の外部のようにふるまいます。そこから、もっとも根本的な批判がみちびかいる、という仕組みになっているようです。こうして言語ゲーム論は、音節的な祖対主義へと逼直します。

《 -フの言語ゲームに属することがらが一つの文化全体なのである。 ≫(10:142)

自動車の使用がある陣の病気を発生させ、促進する、そして人類が 向かの原因から、何かの発達の循果として、自動車に乗る習慣をふた たび草てるまで、この病気をわずらう、と思ってみよ。》(7:119)

言語が一ムは向ものかを基礎づけるということはあい、向ものかに基礎づけらいるということがありません。そのいみでは、全く巡覧的です。ですから、ある言語が一ムを廃止したり長服したりしようとする場合には、といを上回る言語が一ム(たとえなより趣味がかい言語が一ム)を創案し、流布させるということになるはずです。そのようにすいば、人はどのような個々の言語が一ムの外へも、出ることができるでしょう。(ただし、言語が一ム一般の外へ出るというようなことは、多分あり之ないはずです。)

このようた Wittgenstein の理解が、どいはど構造人類学や文化の系譜学と近り考えなであるかは、実に驚くほどです。

\* 40

言語が一人は向ものたも基礎プロられないものだ、と言いました。このことが、Wittgarstein のなかで、哲学的な思索のいみを臭生に転倒させてしまいます。哲学的な懐疑というものに対する決定的な否定が、彼の最晩年のノートである、Mooreに対する批判のなかにみることができるようです。

Wittgensteinは、哲学的な懐疑の特殊とみとめません。哲学的懐疑といえども、哲学的懐疑という言語ゲームのつみだす態度の、別名でしかないのです。
さして、哲学的懐疑は、哲学的懷疑の言語ゲームの規則に従わなければならないでしょう。さらに、哲学的懷疑を支える言語ゲームはまた、ひるがえって、日常言語という言語ゲームにおびさっているのです。もし哲学的懷疑をなりたたせている規則すら疑うような、散乱しきった思考があるとすれば、そもそも懷疑という営みを継続することもできない、というわけです。つまりぞれは、りしも懷疑ではありません。こうして彼は、(初期理論とは別なな式によってではありますが)哲学的懷疑の外側へとほとんど抜けでております。

Moore の出発点は、つぎのようなものでした。

《 ここにひとつの手があるということを君が知っているのであいば、 そい以外のことについてはすべて君の王孫を謎めよう。》(9:7)

懐疑論首に抗して彼が確保しようとした地点とけ、すくなくともひとつの確実な日常的知識が存在する、という事実です。これを足がかりとして、彼は確実性の領域を拡出るべく、出撃をはみるのです。

Wittgenstein は、このような知識が確実なものでないとは言いません。もちるん、ここにひとっの手があるのは、たしかなことでしょう。Wittgenstein が 批判しているのは、このたしかなことを向かされ以上たしかにするような手続 きが存在すると、Moore が勘ちかいしていることです。

- 《  $\Delta P$ の誤りは、ひとはそいを知り之ないていつ主張に、「私はそれを知っている」という言明で対抗したところにある。》(9:131)
- ≪ 私はこう言いたい。ムーアは、彼が知っていると主張する事を、実は知っているのではない。ただをいはムーアにとって、私にとってと同様、ゆるがぬ真理なのである。≫(9:45)

いかなる懐疑も、このような真理をひとつのこらず抹消し去ることはできません。というのは、懐疑という制度もしくは言語ゲームは、 芝れと裏腹に、 確実な限知をうみだすほかないからです。

- 《 一定の限物があるからことひとは疑うのである。問題は、その疑いがどのようにして言語が一ムに導入さいるのかということだ。》 (9: 114)
- 《 -----言語が一人が成立するにはしかじかのことが絶対に疑いを免いていなければならないと、個々の場合について言うことはできないようである。けれども、原則として何らかの経験命題が疑いを定れていなければならない、とは言えるであるう。 ≫ (9:130)
- 《 私が示さねばならないのは、 軽いはたとい可能であるにしても、 不 必要であるということだ。 言語ゲームの可能性は、 疑いうるものすべ てが疑われることを前提してはいない。 》 (9:97)
- ≪ 私が本当に言いたいのは、言語が一ムというものは、ひとが向かを 信頼する場合にのみ可能であるということだ。 (私は、「何かを信頼 することができる」とは言わなかった。) >> (9:127)
- ≪ 知識の究極の根拠は承認にある。》(9:94)

このようにWittgenstein は、懐疑に対して何ものをも対置せず、ただそれが一般的な承認という態度に包摂さいてあるしかないものであることを、示すのです。

≪ 私の世界像は、私がその正しす を納得したから私のものになったわけではない。私が現たその正しすを確信しているという理由で、それが私の世界像であるわけでもない。これは伝統として受けついで有景であり、私が真と偽を区別するのもこれに敬ってのことなのだ。》(9:31)

\* 41

哲学的懷疑が主題としたようは、思考と現果との調和(非調和)という問題は、言語と世界との調和(非調和)へとかきかえらいました。しかしこの調和は、言語と世界との外側に向らかの仕えであらかじめ保証されてある、とは決して Wittgenstein は考えません。むしるとれば、保証される必要のなりことで

す。 言語 (ゲーム) とは、 書語 と世界とを調和したものとしてつくりなそうとする、 われわれの営みなのです。 従って、 それが調和する理由は、 (ことばではどのようにしても) 問いえず答えるないものでしょう。

≪ ---- 言語が生活と喧みあっているような仕えで人々が行動するのはどうしてなのが、私は知っていない。

意味は本当にただ語の使用ということにだけあるのか。意味とは、この使用が生活と暗みあう、その仕太なのではないか。》(3:79)

≪ ----- 思考と理案の調和は言語の文法の内に見出される。》(9:196)

吉語ゲームとNう社会的事実は、思考と現実との両才をつくりだす装置なのです。

こうして、哲学者としてのWittgensteinが言語ゲーム論によって哲学になど つの終止符をうとうと企図していることが、よくわかると思ります。

**\*** 42

ニニで、小若を試みましょう。この小石は、哲学者であるWittgenstein とわればいい(社会研究首)との距離をはかるうとするものです。

カれわれ社会学は、 彼 (哲学) の営み (吉祐ゲーム) から、向をくみとるが きなのでしょうか。 哲学は 思考 (のシステム)、社会学は行為 (のシステム) を 解明すると言えましょう。 ここにか さらくすがての 差関がかけられて あり、 こ こ以外にわいわれをへだこるもの はありません。

とこるが、Wittgensteinによれば、 思考と言語とは一体をなす (相即する) ものです。 とれに対して、 われわれば、 行為と言語とが相即しあうものである ことを、 仮説的に主張しています ( 〈言語〉派社会学)。 このように をえるな らば、このふたっの アプローテは、 言語を中間項として、

思考 ⇒言語 ⇒ 行為 (42-

(42-1)

のようなひとっながりの連鎖をつくって結びあうこともごきるなずごす。 われわれの日常のなかで、この三項は騒撃しあってれるのです。 (この騒輳が、太 茶の〈言語〉にあたります。) Wittgenstein は、これを、「言語ゲーム」として描述りたしました。

(42-1) に示さいる連関のなりたちは、当初は、さいがその外なる実在世界とある関連を保ってあることをその根拠にしているように、見えていみした。しかし、言語が一ム論の思索が明らかにしたことは、二の連関のなりたちが決してその外にある世界などに依存しないこと、人間の独自な現実を形かくる独自な秩序であるということです。この自律的伝表序を記述の対象として持てうとするのが、社会理論なのだと言えましょう。(すくなくとも 〈言語〉派社会学は、二の自律的な秩序の準位に、社会と呼ぶに値する事象をみとめるように主張しています。) 二のように、Wittgenstein の言語が一ムの主張は、〈言語〉派社会学をいし社会の記号学的話考察の試みと連盟する二とによって、与いた他を与かにし、基礎を固めあうばずだ――すくなくとも一見したところは、そのように思わいたとしても不思議はありません。

しかしここに、Wittgensteinの大きた胃が仕掛けられていることに、わいわればよくよく注意しないわけにはいきません。その胃は、言語が一ムの傷モチ構造とでも言うがきものです。(言語が一ム論は、どのように明快な議論にもバタバタとまとわりついてきて、結局との論旨を台なしにしてしまう。という因るがき作用をもっています。) たがわれわれをどのように腎にかけるのか、見てみましょう。

\* \*

端的に言って、言語ザームにはく外ンがありません。

言語サームには、いくっちの種類があります。そいらは互いた、家族的類似によって結びれ、境界のあいまいな一系列をかたちがくっています。その全体を考えることには、いみがありません。(Wittgenstein が集合論に批判的だったことを、思いだしてください。) 言語ゲーム(の全体)に言及できる言語というものは、ありません。言語ゲームなるものに言及したり、言語ゲームへの言及可能性を考えたりするというのも、また改めて言語ゲームにかをえらいます。言語ゲームを否定しようとするとのような試みも、とい自身新しい言語ゲームであり、言語ゲーム論によってすごに予定されていたことです。そいゆえかえ。て、言語ゲーム論の召当性を裏書きする衝界となります。

言語ゲームは、対象的な意識化を可能としない、因考の自体的な規則を含む

ので、言語ゲーム一般に対象的に言及できる言語は、実在できたいのです。それゆと Wittgenstein は、言語ゲームに関する理論というものの成立をみとめません。 彼がその 蓍述の どこにおい ても、いっかなわれ われば期待するよう た言語ゲーム に関するまとすった記述を残していない というのも、実はそのせいです。

言語ゲームは外をもたず、対象的・方法的な意識がその外に入っていつ余性を一切みとめません。そのいみでこれば、巨大な内閣にの運動であるということをできましょう。——これば、東大なことです。(すくなくとも、これまでの)科学はすがて、主/客の分ににもとづく対象意識として、自らをとぎすましてますした。社会理論をくみたてようとするわれわれの試みにしても、ひとまずはそのような科学の列につらなるうとするものです。そしてわれわればこれまでに、言語ゲーム論こそ、社会をそれとしてあらしめる細負の秩序をほりあてるものであることを、確認してきました。しかもそれは、〈言語〉派的な着眼と軌を一にするものなのです(し~(42-1))。ところがどっこい、この言語が一ムの存在を理論的に解明しようとすると、Wittgensteinが行手に立ち込むがって言います、『君のしようとしていることはいみがない、言語ゲームをつかまえとれたついて語るうとして、無駄なのだ。』ということは、どういうことでしようか。一見観和的にみとであってあって、「自分を主張できない仇敵同士なのでしょうか?

この甘反――社会理論にとってみれば、言語ゲーム論の買――は、わたしを最大級の因気におとしいれます。〈言語〉派社会学というひとっの立場を構想するわたしば、もちろん、社会的現実を解明する社会理論を築きたいのです。 それには、上述の背反を、かのようにかして、調停するなり 支服するなりしなければなりません。 あるいばすくなくとも、言語ゲーム論の買にどうにかして対抗し、そこを突破しなければなりません。これは、なまなかの作業では与付かないだろうと見込まいます。

「言語ザーム論考」のここまでの論述は、一滴も自分の血を流むないままで も、Wittgenstein の育中を踏みつけにしてたどることができました。しかし、 ここから 生の論述は、自分の所在をはっきりとさせ、言語ゲーム論の罠と対峙 するようにしてしか、可能とはなりません。それは、きちんと歩をすすめていくなら、それこそ血みかるの地飲めぐりとなるはずです。そこでこれを、ここまで割きすすめてきた部分とは区別して、『吉舘ザーム論考』のB窩としましょう。

ここから草を改めて、B稿が以下つづくのですが、独立させて別稿とすることにしました。ひとつには、ここまでの部分がすでに分写的に長くなりすぎるいる、ということがあります。また、言語ゲーム論に対しては、神に的たヤや別な議論を準備して、盛りこみたいということもあります。B稿の論旨に関しては、大まかた目草をつけてはありますが、話めておりませんし、論百の組みたてもさしかわるかもわかりませんから、ここで予値することはよしておきます。B稿実結の時期についても、末定ということにしておきましょう。 (以上、本文145枚)

B

(划稿)

## [文献]

- Foucault, Michel 1972 <u>Histoire de la folie a l'age</u>

  <u>classique</u>, Gallimard, =1975 巴村役 訳,

  『狂気の歴史—— 古典主義 時代にかける」, 新

  瀬社。
- 稿 ( 大三郎 1978 「"記号室間論"の基本限座」,「アンジオロコ" X32:1-10.
- Husserl, Edmund 1936 "Die Frage nach dem Ursprung der Geometorie", Revue international de phi-losophie 1-2:203-225. =1954 Husserliana VI:365-335. =1976 田園節天他課,『幾何学 の起源』,青士社。
- Malcom, Norman 1958 <u>Ludwig Wittgenstein: A Memoir</u>, Oxford Univ. Press. =1970 藤本隆志訳,『回型のウィトゲンシュタイン』。法政大学出版局。
- Janik, Allan & Toulmin, Stephen 1973 <u>Wittgenstein's</u>
  <u>Vienna</u>, Simon & Schuster. =1978 蔵村龍雄
  記尺, Fベトザンジュタインのウィーショ, TBS ブリタニカ.
- Russell, Bertrand 1919 <u>Introduction to Mathematical</u>

  <u>Philosophy</u>, ? , =1954 平野智治訳, F数理
  哲学序說日, 岩液文庫。
- Wittgenstein, Ludwig =1975-1978 山本信・大森在蔵(eds.) ピウィトザン シュタイン全集 山 (全10巻),大修館。

  - 1:121-358。 <u>Notebocks 1914-1916</u>, 奥雅博訳, 『草稿 たー四 - ーたー ケュ。
  - 1:359-370. "Some Remarks on Logical Form"(1929), 奥雅博訳, 「論理形式について」。

- 2:1-451. <u>Fhilosophische Bemerkungen</u>(1929-1930), 奥雅 博訳,『哲学的志祭』。
- 4:1-366. <u>Fhilosophische Grammatik</u>, <u>Teil II</u>(1932-1933), 坂井 秀寿 記。『哲学的文法 —— 2』。
- 5:1-378. <u>Ludwig Wittgenstein und der Wiener Kreis</u>(1929 -1932), 黒崎宏訳、「カトザンシュタインとウィーン学団」。
- 5:379-394. "A Lecture on Ethics"(?1929-1930), 杖下隆吏 訳、「倫理学訊記」.
- 6:19-130. Blue Book(1933-1934), 大森范戲訳,「青色本」。
- 6:131-298. Brown Book(1934-1935), 大焘连蕨訳, 「茶色本」。
- 6:299-390. ""Private Experience" and "Sence Data" "(19-35-1936), 大森 在蔵訳,「個人収解験」 および「感覚与性(について」。
- 6:391-424. "Bemerkungen über Frazers The Golden Bough" (?1938-), 杖下隆東訳, 「フレーザー 『金枝篇』について』.
- 6:425-428. "A Letter to the Editor"(1933), 杖下隆英訳,「『マインド』の編集直への書簡』。
- 7:1-400. Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik (1937-1944),中村秀吉・蘇田晋吾訳,『数学の基礎』。
- 8:1-479. <u>Philosophische Untersuchungen(1936-)</u>, 藤本隆志 記,『哲学探究』。
- 9:1-170. <u>Wher Gewissheit(1949-)</u>,黑田亘訳,「確実性の問題」。 9:171-394. Zettel(1929-1948), **首**蜜移訳,「断片」。

- 10:123-260. Lectures and Conversations on Aesthetics, Psychology and Religious Belief(1938-1946), 藤本隆志訳,「美学、心理学および宗教的信念につい ての講案と会話」。
- 10:1-122. <u>Wittgenstein's Lectures in 1930-33</u>, 藤本隆志訳, 「ウィトゲンシュタインの語画、一た三のーーた三三年」。

CN 101 HASHIZUME, Daisaburo

1980-4-29

ー九二七年 一九二十年 一九二十年 一九二八年 で再度哲学に専心する気になる。 で再度哲学に専心する気になる。 一九二八年 七月 ノッテンガムで行われたマインド協会が決定される。七月 トリニティ・カレッジより研究費支給が決定される。が決定される。 春-夏 ウィーン郊外のヒュッテルドルフの春-夏 ウィーン郊外のヒュッテルドルフの春-夏 ウィーン郊外のヒュッテルマンと協りに邸宅を建築(当初はエンゲルマンと協りに邸宅を建築(当初はエンゲルマンと協りに邸宅を建築(当初はエンゲルマンとの動、完成に一年を動める。 トテレス協会年報』(Proceedings of the Marks on Logical Form)と題し、『アリス原稿は『論理形式について』(Some Re-ハトテレス協会の合同学会で発表。テンガムで行われたマインド協会 いしたが既に転居後でいまれ

後に公刊」

一九三〇年

一月 トリニティ・カレッジのフェローとなる。講義をはじめる。(この時期の講義内容はムーアの『ウィトゲンシュタインの講義一九三〇十三三』で知りうる。)

一月 最良の討論相手のラムゼイ夭折。
一月 二九年二月からこの年の五月にかけての草稿をもとに、夏休みに準備した著書で与あまり、改訂を企てるが、他の著作の計画を抱く。

「哲学的考察』の序文を書く。未完成の部分もあり、改訂を企てるが、他の著作の計画を抱く。
「哲学的文法』と題する著作の計画を抱く。

「哲学的文法』と題する著作の計画を抱く。

「哲学的文法』と題する著作の計画を抱く。

「四いてのメモを書く。
「四二才工行」中止。原稿はムーアに託される。
「哲学的文法』の原稿を準備。

「記二年
「高考』の第二版発行。部分的にではあるが、かつてのラムゼイとの検討が、オグデンの改訳に生かされている。 日は全く別の内容の発表を行う。

出は全く別の内容の発表を行う。

は全く別の内容の発表を行う。

日は全く別の内容の発表を行う。

もカら翌年にかけての講義の原稿が後に回覧され、『楊本』と通称される。
一九三五年
一旦、フェローの在職期限が切れる。
フェローのを除さ、『私的経験』と「感覚所与」
この時期の講義の内容は、数学の基礎に関するものを除さ、『私的経験』と「感覚所与」
について』(六八年公刊)で推測できる。
「イツ語の著作の計画を放棄。『哲学探究』の準備にかかる。
「ハウェーを去り、ケンブリッジに戻る。「九三七年
ノルウェーを去り、ケンブリッジに戻る。「九三七年
ノルウェーを去り、ケンブリッジに戻る。「九三七年 ーカースルのヴィクトリア病院の臨床1年 五四才のガイズ病院で作業員を勤める。いは前年からか)戦時協力として、ロいは前年からか)戦時協力として、ロー・ 五三才 ↑ 『褐本』と通称される。 『福本』と通称される。 四五才

一九四五年 秋にはケンブリッジー九四四年 

の問題』と題し公刊される。)一九五〇年 アンスコム宅に寄寓(翌年二月 アンスコム宅に寄寓(翌年二月 オックス で、フルウェーに友人と行き、五 が、ノルウェーに友人と行き、五 す。 四月二七日四月二七日 二月ヶ年 死去。 ッジに移り、 17き、五週間ほど過2年二月まで)。 、ベヴァン医師宅

『哲学探究』(Philosophische Untersuchungen) ブラックウェル社より出版。 一九五四―五年 ムーアの"Wittgenstein's Lectures in ムーアの"Wittgenstein's Lectures in いっぱい しゅうしゅう

社より出版。(三七-四四年の原稿の編集) dations of Mathematics)ブラックウェル の変学の基礎』(Remarks on the Foun-一九五六年 dations 社より出

・褐本』(The Blue and Brown

Rooks)ブラックリー Rooks)ブラックリー ガン・ボール社より出版。 「草稿一九一四一一六」(Notehooks 1914 1916)ブラックウェル社より公刊。(一三年 九月、一四年四月の前述のノートを含む。) 九六四年 『哲学的考察』(Philosophische Bemer kungen)ブラックウェル社より公刊。

74,3-12. に掲載。

六一才

(Lectures and Conversations 『美学心理学及び宗教的信念 にっれ六六年 Aesthetics, Psychology, and Religious Relief) ブラックウェル社より公刊。 (三の間になされた談話、の出席者のノートかの間になされた談話、の出席者のノートか プロストゲンの編集の 1.

(Wittgenstein und der Wiener Kreis) で (Wittgenstein und der Wiener Kreis) ブラックウェル社より (一九年より四八年八月迄、もっとら大部分は四五年以降の、原稿の編集。) 『金枝篇について』(Bemerkungen über Frazers The Golden Bough) Synthese, 17, 233-53. に掲載。(三一年夏のノート) しこしこ

『「私的経験」と「感覚所与」について』
(Notes for Lectures on "Private Experience" and "Sense Data")、Philosophical Review, 77, 271-320. に掲載。(III
四年後半又は三五年はじめから、三六年三
月迄のノートの編集。)

『哲学的文法』(Philosophische Grammatik)ブラック・エル社より公刊。 『確実性の問題』(On Certianty)ブラックウェル社より公刊。 夫人宅で発見されたノート三冊分の手稿。 ボール社より公刊。(五二年にストンボロ『論考草案』(Prototractatus)ケガン・

(626)

(627)

. 60

· Ex-

(序文は八月にウィーンで書か。休暇中に『論理哲学論考』を

うける。 七月半ば 最後となった戦闘があり、勲章を

# 年

Johann Wittgenstein ウィーンにはを取りない。父方の家系は祖父の代に新教に改宗した。父方の家系は祖父の代にライブチットからオーストリアに移住してきた。母方を消滅を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済評論を寄稿していた。一家のサロンは芸済明なが、日本の大学を表した。この方針は失敗し、年上の三人の息した。この方針は失敗し、年上の三人の息した。この方針は失敗し、年上の三人の息した。この方針は失敗し、年上の三人の見した。この方針は失敗し、年上の三人の見した。この方針は失敗し、年上の三人の見した。この方針は失敗し、年上の三人ととなる。四男のパウルは著名なピアニストとなる。

(古典教育中心ではない高等学校)に 一九〇六年 学入学。 一九〇八年 李正でベルリン滞在、その後渡英。 一九〇八年 ルクの工科大

秋 マンチェ 実験を行う。 実験を行う。

ンキーの高空観測所で凧の仕、その後渡英。 一九才

て在籍。この間、ラッリッジに学部学生、次コロオ

上のgic)を書き、ラッセルに Logic)を書き、ラッセルに ーに渡り、ジョルデンという ーに渡り、ジョルデンという。 ニの年 父親ガンで死亡。 九月 友人ピンセントと共にノルガースに関する心理学実験を行ら、と論理学の共同研究を行う。まと論理学の共同研究を行う。ま | 第一次世界大戦勃発。 | 第一次世界大戦勃発。 | 上口述する (Notes d という寒村に住む。戻り、再びノルウェ (Notes on 二五才 た音楽の ゥ

四月 ムーアがノルウェー訪問の折、ノートを口述する(Notes dictated to G. E. Moore in Norway)。

七月二六日 文芸誌『ブレンナー』の編集者フィッケルではじめて会う。ほどなく建築家ロースとも知り合いになる。どなく建築家ロースとも知り合いになる。どなく建築家ロースとも知り合いになる。日ブイッケルを測定でで学短興分類の遺窟をフィッケルを通じで文学短興分類の遺窟をフィッケルを通じで文学短興分類の遺窟をフィッケルを通じて文学短興分割の顕発達隊に志願兵として入隊。

「月七日 オーストリア・ハンガリー軍の要塞砲兵道隊に志願兵として入隊。

「一月 クラカウの砲工廠に転属、技術者としての能力が認められる。
で下級の職務。

一二月 クラカウの砲工廠に転属、技術者としての能力が認められる。

「十九日から翌年六月二三日までのノル秩序、八月九日から翌年六月二三日までのノート残字。

一九一五年 一九一五年 一九一五年 一九一五年 一九一六年 列車に勤務。 一九一六年 列車に勤務。

基地の榴弾砲連隊に配属。砲弾観察兵とな **照準手(もしくは装てん手)** 

七月四日以降の戦闘で勲章を与ける。

「八月一日 原習士官に昇進。

「十一年 原習士官に昇進。

「十一年 原習士官に昇進。

「一二月一日 原習士官に昇進。

「一二月一日 原習士官に昇進。

「一二月一日 原習士官に昇進。

「一二月一日 原子に昇進。

お 『論書』の公子をフラウミッラー社 フレーゲ、フィッケルに依頼するが、いずれも実現せず。
一二月中旬 オランダへ友人スヨグレンと共に赴き、ハーグでラッセルと会う。ラッセルは『論考』の紹介解説の序文を書く労をとることを対束。この後でフレーゲを訪問する計画はスヨグレンの発病で中止。
一九二〇年 「記載学を付して『論考』をレクラム社から出版することを計画。
「四月上旬迄にラッセルの序文を受取る。序文に不満を表明、序文なしでの出版を希望。工月八日 師範学校修了。
「四月上旬迄にラッセルの序文を受取る。序文に不満を表明、序文なしでの出版を希望。工月八日 師範学校修了。
「四月上旬迄にラッセルの序文を受取る。序文に不満を表明、序文なしでの出版を希望。工月八日 「知知でなしての出版を希望。工月、レクラクセル近郊のトラッテンバッハで、小学校の教員となる(二二年夏まで勤務)、一九二一年 「知手を勤める。
「記書」「記録の企画を知下。 「記録の企画を知下。」
「記書」出版の企画を知下。 「記録の企画を知下。」
「記書」「知知の企画を知下。」
「記書」「知知の作文の独訳を巻三一四分冊に、ラッセルの序文の独訳を

夏

より小学生の・ンのホルダー

(625)

大月 ケンブリッジ時六月 ケンブリッジ時 送る。(また、後にフレーケッジ時代の友人で経済学者の

レーゲ、フィッケルに依頼するが秋 『論考』の公刊をブラウミュラ九月 ウィーンの師範学校に入学。八月後半 復員。

六年、 三六才 ・ ・ 三六才 ・ ・ ・ ・ 三六才 ののドイツ語の語とロレル・テンプロー

付して、『論理哲学論考』 sophische Abhandlung) !! 一九二二年 一九二二年 掲載される。

八月上旬 インスブルックでラッセルと会 八月上旬 インスブルックでラッセルと会 でに返送。 「八月四日返送」 「一ル社からの『論考』出版のための英訳原稿を、オグデンから受取る。 「一次記を検討。(八月四日返送) 「一次に返送。 「一次記令を検討。(八月四日返送) 「一次記令を検討。(八月四日返送)

夏 校正副を検討。(八月四日返送)夏 校正副を検討。(八月四日返送)夏 校正副を検討。(八月四日返送)夏 校正副を検討。(八月四日返送)夏 校正副を検討。(八月四日返送)夏 校正副を検討。(八月四日返送)。

九月 低オーストリア地方ノインキルヘン近郊のハスバッハの中学校教員となるが、程なくシュネーベルクのふもとブーフベルクの小学校教員となるが、程が、ケガン・ボール社より『論考』が独英対版で、五月付のラッセルの序 文 を付して、出版。この年よりウィーンの学者の間で『論考』の影響が出はじめる。
一九二三年

一八月 ラムゼイがケンブリッジからブーフベルクに来訪、『論考』について討論。
一九二四年
一九月 ラムゼイがケンブリッジからブーフベルクに来訪、『論考』について討論。
一九二四年
「三五才三五才三月一〇月 ラムゼイ、ウィーンに滞在、機度かブーフベルクへ来訪。
「二六年四月まで勤務)。

「二六年四月まで勤務)。
「二六年四月まで勤務)。
「二六年四月まで勤務)。
「二六年四月まで勤務)。

(1972年11月号)

言語 Vol.1 No.8

(624)

訪