82.10.21

添かなルーテルセンター

橋 爪 大三郎\*

はごめた

- 1 記号論 VS 知的生産の技術
- え 記号論の方法
- 3 構造主義×記号論
- 4 記号詩人の批判

記号論はまだまとまりのない分野で、113113な人が勝手に113113なこと に を言って113のが現状である。 通説・定説のようなものが明瞭に出来上って1 3とも言いにくい。 従って、記号論の全般について、わかりやすけ入門的な案 内図を書くのは困難だ。

をこで概数はすけ、 なぜいまわれわれは記号を問題としなければならないのか、 すなわち記号論の存在理由について、私の差之るところをのべることにする。

これだけでもまだなかなか大変なので、次の4つに論点をしばるう:

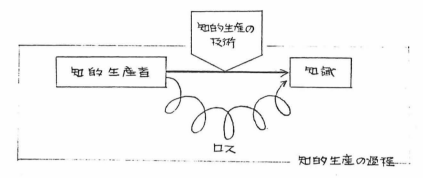
- 【1】 記号論 vs. 知的生產の技術
  - ――記号論と知的生産の技術とでは、関心がどうちがつか?
- 【2】 記号編の方法
  - ――記号論はどクハク特徴的な方法ともっているか?
- 【3】 横造主義と記号論
  - ――記号論と構造王義とは、 
    むのより 
    友祖互関係にあるか?
- 【4】 記号 論人の 拡判
  - ――記号論ばやりのなかで、なにが見落されかけているか?

### 記号論

#### 記号論 vs. 知的生產の技術

記号論は、 、知的生産の技術 、とだり高遠った行き方をとっている。記号論とは、 知識の技術学ではなく、 知識の本質学なのである。

知的生産の技術とは、向かノウ・ハウのようなもので、それを身につけていると、そうでない場合にくちべてずっと順調に知的生産活動を営むことができ 5 る。しかも、そのノウ・ハウそれ自身も知識なので、それだけを切りはなして 伝達したり学習したりできる。こういう発想が知識の技術学の特徴であるう。



N.B. 知的生産の及所は、知的生産の過程でロスヤミスをなくし、生産の能率をあげる ものだと考えられる。だがもしかすると、それだけでなく、生産される知識の質も 向上させるのかもしれない。その場合には知的生産の技術は、知的生産の過程にも 10 っと積極的と介入し、それを別のものに変えていることになる。こうなるとたんな る。技術学。という言い方は、不適当だるう。しかし話を中やこしくしないために、 記号論のは極に、知識の技術学というものが考えられるとして話をすすめる。

网1

<sup>\*</sup> はいめ だけはいるう、社会学専攻。 現住所 〒248 鎌倉市村木座5丁目 9-11。

的に処理するプロセスと船応すると考えることが、知識の技済学にとっては根本的である。そうした照応関係があればこと、知的な生産活動(の一部)を、文字や図象を物的と処理するプロセスでも、こ代行するということが、可能となるのだから。

N.B. この理屈は、物的処理をさち上電気的な処理に変硬して、コンピュータを用いたり、ポータ通信によって展開したりしたとしても、同じである。

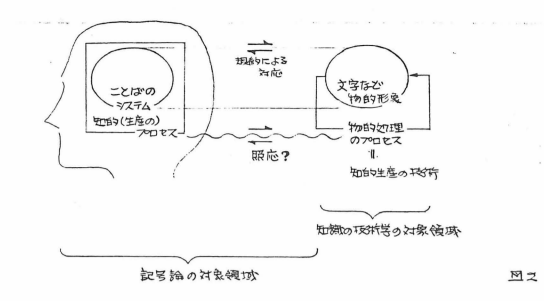
こうしてみると、知的生産の技術のうちもっとも革命的で室前絶後の発明は、 文字の考案であったことがわかる。

文字の本性というのは、規約であって、一種の社会規範である。この規約は、文字とは無関係にあらかじめ存在している(音声的な)ことばのシステムから、適当な構成零業をとりだし、そのかのかのを、一定の図象のセット(アルファバットなり漢字なり)と(一番的・恒常的に)対応させるものである。こうして文字は、ことばとしてあらわれるものにいっでも物的形象を与えることができる。文字を使えば、ことばとして表現されるかぎりの知的な活動を、いっでも物的な形態にうっしかえることができる。これは驚くバきことだ。

だが文字は、すでにことばのシステムが存在して113ときにだけ、役に立つ。 無ければなしでもすむものである。人間の知的活動のかなりの、11やほとんで の部分が、ことばのシステムとともに成立して113。もしもとうだとすれば、 すなわち、知識の技術等は、そのうち果たしていたけた、文字をなじめとする 知識の物的形象の側にうつしとることができるのか? もしかしたら、知識の 技術学が温定するような照応関係は不完全であって、物的な知理によっては知 的な生産をたりして促進することにはならないのではないか?

とこるがこれに対して、記号論は、文字などの物的な形象につつしてられる 以前の、ことばのシステムの存立規制とれ自体を問題とする。ことば(音声言 語)は、なにかとれ以前にことばの裏付けとなる実体があって、されをつっし とるような、乙次的なものではない。ことばを喋るという出来事がまさた、当 の知的生産のプロセスである。

だから記号論は、その起源において、言語学と深り結びつきを保っていた。



されは言語学が二とばのシステムを介析の対象とするからである。 しかし言語 学は、言語でないものを対象にしないという制敵をもっているし、それに、言 語のもつ秩序のうちとくに文法を重視していく傾向がある。 これに対して記号 論は、とくに言語にこだわらず人間のいとなむ文化的な活動全般に関心をなる げ、とくにその意味をあきらかにしようとする。

記号論をひと口で現定しようとすれば、 意味の科学であると言うべきかもしれない。

意味という現象が、人間にとってきわめて大切なことは言うまでもない。しかし、意味現象を組織的に研究する方法は、記号論以前にはまったくと言っていいほど発達していなかった。記号論は、人間のいとなむ文化的な活動の各領 10 域に、之の意味を解明する技法とその方法論とを樹立することを目的としている。これは、人間の(集合的な)精神活動のなりたちされ自体を完明するに等しい。このいみで、記号論は知識の本質学だと言えよう。

N.B. 記号論は、精神活動(知的生産のプロセス)をさい自体として扱わないで、記号を手掛りとする。記号は、何かの代わりになるものである。そのいみでは文字 15 や風象などの物的形象も記号としての働きを持てつ。記号論はとうした対象をたしかに取りあっかうが、その関心は知識の技術学の場合とはちがっていて、あくまでも精神活動(知的プロセス)の表現である限りにかいて考察するのである。 今折の関心はっねに、そうした物的形象を操る精神活動(知的プロセス)に向けられている。

.

### 2 記号論の方法

記号論 (Semiology) と言語学(linguistics) とはその出発点にあいて、切りはなせないところがあった。

今世紀の初め、いち早く"記号論"を唱之たのは、スイスのソスュール(F. f de Saussure)という言語学者である。彼の仕事はすでに広く紹介されているので、記号論の理解に必要な事柄だけと、確認しておこう。

ソスコールは、日本語、英語といった言語が、どりリフ水準で存在しているといえるのかを明らかにした。ちょっと考えると、日本語にしろ英語にしろ、物理 すから出来でいるとみれば十分なように思われやすい。しかしソスュールや で の後継 百らが明らかにしたのは、言語を分析していってついには物理的な 音声に 還元してしまうことはできない、という事実である。(たしかに物質なしにはことば も存在できないが、 それはことばが物質的な存在であることをいみ (ない。) たとえば日本語の母音 「あ」は、「い」や「ウ」や「之」や「み」でないという消極的な中リオでしか規定できない。これは音の水準であるが、それら の 結合である 単語、 たとえば「いぬ」も、「ねこ」や「かかかみ」や・・・・でない、としか 現定できないのは同じである。 どんな言語にも基本になるいくつかの音(音素 phonème)や こまっているが、 そういったものの かのみの ―― これを頃(terme) という ―― は、 互いに使のたのでないという差異によってのみ際立っ、 対立のシステム( 20 le système des oppositions) とともに存在している。

われわれが前節でみたことばのシステムは、ソスュールの観点からすると、 対立のシステムとして存在している、と言うことができる。

さてここで重大なのは、この対立は文化的なもの、社会制度の一種であって、 11ってみれば人間が自然のなかに勝手に持ちこんだものだと考えられることで ある。この考之なは、ソスユールの盗動性の原理として知られる。彼の用語で、 言語や記号は"恣意的 (arbitraire)"なものだが、これは、文化的・制度的と11 うこととほぼ同じと理解してより。自然的・物理的な存在に拘束されな11と11 うりおで恣意的、日本語や英語がもちこむ対立が互11にまちまちだと11う11み で恣意的、なのである。言語や記号が恣意的であるとはすなわち、人間の知的 活動やなれがうみだす意味世界(知識)

が、物質的世界の秩序とは異なる秩序に 属するものであることにほかならな!!。 こうして恣意性の原理が確定するのは、

言語·記号 (女化的秩序)

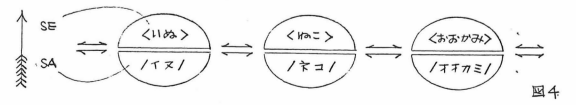
物質的世界 (自然的秩序)

図3

自然/文化の切断である。自然的秩序

をなりたたせるものが法則だとすると、言語や記号をなりたたせるのは規則だと言えよう。

N.B. 記号は、それが指し示すことにはる対象と、とくに関連水を11。しかしなかには、そうも言之な(1)場合、つまり指示するものとされるものが自然的なつながりをもっと見える場合がある。これは巡査性とは反対の現象であって、有縁的だと言われる。ソスュールは慎重にも、有縁的なケースを記号とはよばなかった。黒雲が迫りくる歯を告げるようなまったく有縁的な場合、ドケロのしるしが毒薬であることを示すような多少は有縁的な場合を、それぞれ、指標(7ndate)、シンボル(symbole)とよんでいる。記号(signe)とは、それらとは区別によれる。まったく盗意的なものだ。しかも、記号は、指標やシンボルが発達したものではなく、もっとも基本的なもの、人間の知的活動を本来的た特徴がけるものなのである。



このようにみてくると、意味の世界の存立メカニズムをソスュールがどのよ

うに考えたのか、すっかり明らかになる。彼は、意味現象の基本は分類を11しは分節にあると を 之た。 人間が、 連然たる 積神内 客を、 これまた 漠然たる 音のイメージ を 手がかり にして 分節 (、 とこに対立を設定したとき、 とこに記号も、また 意味も、 発生するのである。 (もちるんこれは 各人が 勝手に 実行できること とでは ない。 人々が 集合的に、 前 意識的に、 おこ あっこと である。)

このような記号題は、厳密にはソスュールの創見にもとがくものである。 そして今日の記号論直にも、この前提にたつ人が多い。

\*

記号がこのように存在しているのだとすると、記号現象を解明するにはそれ を対血のシステムとしてときほぐせればいい線をいったことになる。

6 音韻論の分野では、ソスュールのあとをうけたトゥルベツコイ(N.S. Troubetzkoy)ヤヤーコブソン(R. Jakobson)が、音素の対立のシステムを分析する手法を発展させた。それは、2項対立(binary opposition)を活用するものである。一見どんなに複雑にみえる対立のシステムであるうと、その下に落むごく少数の2項対立の複合したものとみなすことができる、という。この手法がち、成功したことは大変強い印象を与え、記号論的な着眼をとる多くの研究 直、たとばしヴィーストロース(後出)の手法に影響をおよぼした。

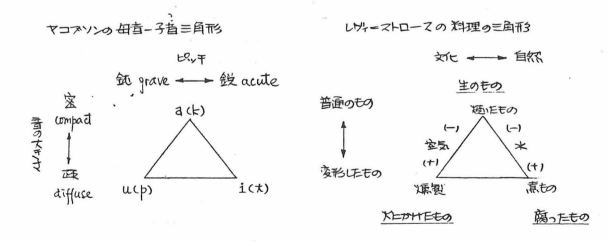


図5

2項対立ヤ三角形をもちだすかどうかは、あまり大したことでない。 重要なのは、記号を改立させる独自の×カニズムをみとめ、 そいを解明するに同さわ

しい分析の手法を手にいれる、という二とだ。これが言えないと、記号論は改立しないことになる。

カモしの考えでは、ソスュール的な記号題の特質は、実体的な世界題を覆えしてしまったところにある。彼以前の考ええでは、まず事物が、宮飯的・積極的に存在するのだということになっていた。机や太陽はたしかに之こに、言うちぬいばドーンと、存在し、世界をかたちがくっているのである。(世界を懐疑的にとらえる不可知論というものもあったが、二肌は対象の認識可能性を疑っているだけで、存在に対する信頼がひぬくいて表現されたものとみることができる。)しかしソスュールによると、机や太陽は、人々が之いについて喋ったり考えたり ……、つまり記号的な世界を展開したりする以前においては、現にかれわいのしるようなものですらなく、ただもやもやとしたつかみどころのないわいわいのしるようなものですらなく、ただもやもやとしたつかみどころのないものなのだ。人は記号を行使することとともに、こうした得体のしいぬ世界に分節をもちこみ、秩序あるものにしているのである。人間の用いる言語や記号は、世界の極策に参画しているのだ。

N.B. 今日の記号論をかにちづくる諸瀬流かすべて、ここにのべたように反実体論的 15 というわけではない。 たとえば遺伝情報を確成する蛋白質の配列に、記号のもっとも原剤的なかにちを見出そうという試みもある。 また、パース (C. Pierce)の展開した記号論とその系統は、ソスュールのものとは相当に異なった構想によっている。これらは現在わが国では主流でないが、無視してよりというわけではない。

記号論を自然科学と対照して性格プけると、こうなるだろう。自然科学は、仮設演繹系であるような連論を用意して、それを一定の検証手続きによって、データとつき合わせる。 データを支配する秩序(自然法則)と理論とは、無関係である。記号論の場合、データに相当するのは、ひとびとが腹に営んでいる 記号的秩序である。ひとはこれを日々生きているのだから、その秩序を使いこ なし、もつって、いるはずだ。ただしその秩序は、意識されないままに歴れている。しかをこれを、なにか自然的な実体を設明変数とする田里も中心によって 設明することはできない(中変悪性の原理)。 記号論の使命は、この隠れた記号的秩序を明るみにだす発見的な主続きを提供し、実行することである。この 作業は(設明でなく)解読とよばいる。そして、記号論の提供する発見的な手続きは、(たととは選れた対立の軸を発見していく、というような)形式的な ものでないといけない。こうして発見さいるのが、たと之ばく構造とである。

自然科学: → 一夕 (自然的秩序) <del>正面</del> 理論 (仮設演繹系) 檢証干檢主=実験

記号論 : データ (記号的秩序) ----- 〈構造〉

発見手統王一解疑

図ワ

記号論がこのようなものであるとすると、 されば 通常の(自然)科学とは一応 別箇のものということになる。 両者が互いにどのような関係にあるのか、互い 15 に調和し統合人むかうがきものなの ひどうかば、 これから議論すがき問題であ る。

N.B 二のよう上記号論を理解すると明らかにその最大の問題 品は、解読の正して を限拠づける方案がほりことであるう。解読の (出来栄之) とりった暑美的基準 によるしかないのが現状である。これは、自然科学の実証性と、対照的である。

# 3. 描造主義と記号論

構造主義と記号論とが深IN円在的ったがりをもつことは確かだと思うが、記

号論と同様に構造主義もなかみをは、まり幽みにくいため、両首の関係を見易 く論ひるのは簡単でない。

構造主義が解りにくいとされるのは、〈攝造〉とは何なのかをはっきりさせ にくいからである。しかし私は、これを代数学的な概念と考えると、すんなり した理解がえられるように思う。しかも記号論との関係も、かなり明確になる。5 さこでこの角度から、レヴィ=ストロース(C. Lévi-Strauss)の唱えた푭造主 素をとら之直してみよう。

N.B. 福造主義(structuralisme)はフランスあたりを中心にした現代思潮のひてつである。わが国には、記号論よりも生に福造主義が、(いやむしる、記号論としてよりも福造主義として)紹介された。フランスで福造主義が脚とをあび、大 10 きな地帯を占めるにいたったのは、1950年代の後半であるが、わが国では10年 遅れて、1960年代の末に、きわめて変別的なかたちで輸入された。

フランス構造主義の四天王というと、レヴィ=ストロース、フーコー(M. Foucault)、ラカン(J. Lacan)、バルト(R. Bazthes)の4人ということになっているが、アルチュセール(L. Althusser)も多少の絡みがあるうし、最近ではラカンの第子のクリステヴァ(J. Kristeva)やもっと若い世代ものしてきている。ままに多工済をだが、なかでも言語学と強い結びつきをしち、方法論的に言ってもいちばんしっかりしているレヴィ=ストロースにまずとりつくのがよいだるう。

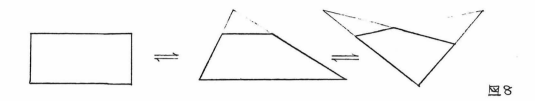
構造主義の謎をとくため、レヴィ=ストロースの知的出自がしばしば関心の か的となる。彼はたしかに、ソスュールと彼の系譜をひく言語学から、決定的なものを受けとった。恣意性の原理はレヴィ=ストロースに継受され、自然/文 にの基本的な対立として公理の如王位置を占めている。しかし構造主義の枠組 みを築くにはもうひとつ、代数学的な〈福造〉の概念が必要である。

N.B. レヴィ=ストロースは人類学が専門で、親族の研究であるとか、11わゆる未 西 開社会の人々の思考法を分析する作業であるとかの方面で、すぐれた業績をあ かている。彼は、たまたまアメリカ七命中、ロシア・フォルマリズムの流れを くむ言語学音ヤーコブソンと知りあい、意気投合して、 「描途主義」 に開眼したことにた、ている。ソスュール再評価に、この両名のはたした役割も無視できない。

現代数学は、射影袋何学の発達をひとつのバネにして、その基礎を固めた。

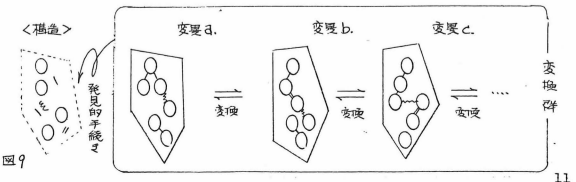
射影後向岑は、ユークリッド参向学が区別していた対象(たと之ば、長え形、台形、平行四辺形、・・・・)をある関点から同一関してしまう。なぜなら、それらは関点のかきかたによって変化する。同一のものの異なったあらわれにすぎないから。こうした関点の移動(線型変換)にかかわらない、そ変の性質型け

5 が、射影窓何学の対象 (数学的描造) である。



数学的構造の概念は、何か特定の変換(transformation)の概念と裏腹になって川る。 たと之ば、関数の連続性(continuity)は、位相的な変換に関して不変な性質である。こうした性質を集めて、位相構造と称する。 またたとえば、代数的な構造は、要素の置換に関して不変である。

10 このように理解すると、構造/変換の酸急対は、数学に限らずも、と一般に、あるタイプの現象の有用なモデルを与えるものであることがわかる。すなわち、なにか基度的な要因があっても されだけでは現象が 100% 規定されず、そこに 複乱等因が加わって一連の変異をうんでしまうような場合である。 現象の見かけにまどわされずそこれら基度的な要因――これをとくに、〈攝炭〉と表記しより ーーをとりだすには、一連の現象のあいだに 祖互変換関係を想定してされらを変換群としてモデル化し、撹乱等因を分離してしまえばよい。こういう自覚的な手法が、構造主義だて考えて間違いないと思う。レヴィニストロースが専門にしていた人類等の、 広較文化的 た複点は、 こうしたモデル化にままにぴったりくるものであるし、文化・芸術領域で、個々の作品や 伝承を隠れた全体的



17511P-1

な主題や傾向の 異本だとみなす 比較研究の 視点にとっても、この方法なきわめて有望であるとみこまれる。

図9に示したのは、以上のロジックを誓約した福造主義の基本モデルとも言うがませのである。福造主義的な試みの映画は、発見的手続きを特定できるかどうかにかかっているが、これはまさた、個々の変異がどのような要素の組合 5 わせであって相互にどのような変換によって結ばれているのがを特定する二と、すなわち、変換群を特定する二とと等しい。レヴィーストロースの実行した作業もまさにこれである。

N.B. レヴィ=ストロースが実際に手がけたのは、親族研究と神話研究の2つである。 親族研究では彼は、 「親族の基本原子」を剔出し、女方交叉イトコ/母方交叉イ 10トコなどの対立をとりだし、それらによってさまざまな社会の観旋システムを変 異として記述 (、女方交叉イトコ個を規範化する観旋システムが存在しないことを根拠づけ、最終的にはそれら親族システムの隠された主題が「女性の交換」にある二とを結論した(『親族の基本構造』)。 同様に神話研究にかいても、彼は、問題となる一連の神話を "神話素" に噛みくだき、神話に埋めこまれたさまざま 15 を分類上の対立をとりだし、それらによってさまざまな神話の、変異としての相互的な位置関係を特定し、最終的にはそれら変異のありだの変検に関して不変なく構造>の存在をよししめすのである。 (神話のく構造>とは、さまざまな変奏を通じて主題的に自らを繰りひろげる、「野生の思考」の集合的な理性の他だである。)

ここで構造主義の基本モデルとソスュールの記号観(恣意性の原理)との関係に考えより。この両直は、密格な関係がある。すなわち、親族にせよ、神記にせよ、人間の11となむ社会活動の領域が、自然的な秩序とは切りはなされて113からこと、とこには一連の文化的な変異の生いる余地が生ずるのだ。文化とは、多かれずなかいこのような変異の集合覧である。

25

图10

- 12

N.B. レヴィ=ストロースが彼の親族研究が強闘した、近親無葉忌は、自然/文化の特点に位置し、恣意性の原理にもとづいて親族領域を文化の側に区画する境界標識に多ものであった。こうして発見した女性の交換のく确造>に自ら期就せい、レヴィ=ストロースは一時期、社会を女性・財・言語をめぐる3重の変流のシステムとみなす、『コミュニケーションの一般理論》を福囲する。これは実体的反議論であり、社会理論のひとつの可能なタイプだるう。だが彼はのちに、こうしたレヴェルの現象では十分にく構造>が浮きぼりにならないとを省し、研究をさらに抽象的なレヴェル、つまり純粋に思考の形象である神話にすすめるのである。神話研究は、図りないと図信に表わすような構造主義のロジックをもっとも完全に体現するものだと言えよう。

っずにひとつひとつの変異に目をむける反ら、といはちょうどソスュールの発見した対立のシステムとのものなのである。すくなくともレヴィ=ストロースの議論にかいてはそうだ。だから、記号論の内実である解読の作業 ――記号のシステムをなりたたせる秩序を発見する手続き ―― は、横後主義のタームに プリアト 個々の変異を対立のシステム人と分解し、といら相互の変換関係を発見して〈構造〉を抽出すること、ということになる。

かくして、なにごとかを解談せんとする記号論者は、その対象をあるものの がです 変異と想定する限りにかいて、同時に幾分かは、さこに際されたく確定〉を見 出さんとする確定主義者としても振舞力なくてはならない。

20 N.B. 変映と1111, 隠さいたく横進>というと、ひとは、表層構造と深層構造を耐て固まを変形現別によってったが、変形文法という重要な言語理論のことをつい連想してしまうかもしいない。しかしキョムスキー(N. Chomsky)の変形文法とレヴィ=マトロースの構造主義とのあいだには、なんのつながりもなく、一心は別々のものである。(もっとも隠いた関係があるのかもしれない。気がかいたむきはご数示ねがいたい。)

## 4 記号論人の批判

記号論と構造主義とが複合した上述の解読手法は、 実用上、 さまずまの文化

関象の分析にしばしば相当な風Tを発揮する。 かくして記号論はいまや、 意味の科学を担うものとして、 その 地歩を固めつつ ある かにみえる。 しかしまた、記号論に関しては未解決の困難や問題点もまた多いと言わなければならない。 そのうちのいくつかを検討する。

第1下、記号論なりし価造主義に対して寄せられる、外在的な批判。

これは最も占くからあるタイプのもので、マルクス主義の範式に従わないズルジョワイデオロギーであるとが、人間の自由意思をみとめない反人間主義であるとが決めつける非難をいう。マルクス主義との関係は重要なので、少しだけ述べてみよう。

N.B. 他の外在的な批判と同様、マルクス主義の言いがかりも正面から検討する必要はないのかもしいない。しかし私の見解では、人間の知的活動の理解に関して、マルクス主義が記号論にたカ打ちできないことは弱が歴然としていると思う。マ コルクス主義の数式が完結したものであるためには、下部構造を構成する語カテゴリー(たと之ば、労働とが、商品とか、・・・・)が上部構造に依存しないで定義できなけいばならないが、といは成功していないし、今後成功するみこみもないからである。これはマルクス主義の実体的な世界観が、言語・記号を適切に汚案できなかったことと結びついている。

わが国の記号論が、マルクス主義と対決しながら成長したというよりも、マルクス主義の教養が色褪せて退率していった空白を埋めるよう上、 瀰漫してきたとしか言えないのは残怠である。

第2に、記号論の論理に内在的な、方法論的な批判。

記号現象は、人間の多様な活動分野にまたがる基本的な現象である。 そこで ヨ 当然にモ、記号論の前には多彩な応用可能性がひらかれていることになる。ニ うして拡大適用 (extrapolation) ― 言語学の技法を言語現象以外に適用した少すること ― が一般的な傾向となる。ところが、拡大適用の正当権を保証するものはもともとなにもない。強いて言之ば、解読が現に上首尾にすすんごいる(と当の記号論者や読者が信がる)こと位であるが、これにしても、実証科学の宮観的な検証手続きにくらがると、はなはだ心もとないものである。レヴィ=ストロースの神話学にしても、このような拡大適用の一別であるうか、ときに錬金飾的と評さいるばかりの名人芸であって、同じ データを用いても 彼以外の人間が彼と同じ結論をうるであるうとは信じにくい。こうして反証可能性にといので、厳密に考えてゆくと、記号論ない(構造主義の作業をさまえる方とは論は取ばなる事務なのが現状である。

N.B. 宣伝をかねて一例をのかてかくと、『セクシャ・ギャルの大研究』(上野干館子、 火文社)という面白い本がある。これは、最近の広告映像にあらわれた女性像の 総体をある徴候として読み解こうという試みだが、ここで採用されている動物行 新学――こればれっきとした自然科学――の拡大箇用の正当権は、かのようた保 証されるのか? (一段解議はうまく行っているようだが、もしかすると、エソ ロジーの拡大適用というアイデアが広告マンと記号論者とをともに描えていると いう仕事けなのかもしれない。)また、エソロジー起源の記号論とソシュールの 記号観とは木と油のようなものだが、二れはかう調停されているのか? こうし に疑問をもって読むと2度面白い。

第3に、記号論の限界に関連する批判。 じつはこの点を私は強調してかまた

こうした事態の度因は、ソスユールの記号観のうちにも求められる。彼は実 30 体と形式ととまったく切りはなした上で、純粋に形式的な記号の概念をたてた。

このような分離は彼の時代には、も、とも過激で革命的な作業だ、たのである。 しかし11、たんこのような分離が見るし、記号が世界の猫政素であることが根 切がけられたなら、次になすがきは、世界のなかで記号と記号以前的な実体と が11かにせめぎあ、こ113かを考えることであるう。 そうしたせめぎありの様 が、ひとの身体であり、また行為である。ここに現われるようになるのは、権 5 力である。

フーコーの知の麦古学は、権力 と身体の地質学的推積に測深しよ うとする意飲的な仕事であるう。 しかしわが国の記号論は権力のテ



ーマを迂回し、世界観になりあがるうとした。これがコスモロジーであり、中 心/ 固縁のロジックである。